INTERNATIONAL
BALKAN
UNIVERSITY

www.turkishstudies.net/turkishstudies eI S SN: 1 3 0 8 ‘2 1 40 Sponsored by IBU

[ 4 |
< Turkish Studies w

Research Article / Arastirma Makalesi

Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Asiklarin icra-Mekéan Seriiveni

The Performance-Space Adventure of Minstrels in the Dichotomy of Tradition and Modernity

Yakup Agar”

Abstract: In the minstrelsy tradition, space should not be considered as a space where the minstrel only
performs. In the formation of minstrels' spaces where oral culture is performed; memory, synchronously,
important dynamics, such as minstrels and conscious listeners, need to be together and face to face. This
togetherness is one of the unwritten rules of tradition. The aim of the study is to talk about the changing types
of performance spaces in the transition process from tradition to modernity and the performance practices
applied in these places, and also to evaluate the practices applied in the changing execution spaces from the
framework of tradition. In the research, the existing records and documents were examined by using the
documentary scanning model and in this way, the theoretical framework and findings of the study were
obtained.Seeing that the agenda and artistic needs of the society are met with these opportunities with the
developing technology, the minstrel has created a new performance space by keeping up with the digital age.
The adventure that started with radio continued with performance venues such as television, cinema and
internet/social media, and on the other hand, album works such as records, cassettes, band recordings, etc.
were carried out. The minstrel used these new performance venues for two different purposes, both to convey
the culture to more people, to promote and to advertise himself, and to earn more than the income he earned
from the coffee houses. As a result, the places of performance within modernity have increased the target
audience of the minstrel and brought this culture to the brink of re-popularizing it throughout the country.
However, the various important genres (epics, stories, long narratives) and practices (improvisation
discourse, solving enigmas, etc.) performed within the tradition have not been performed or could not be
performed in the places of modernity. Because in the execution spaces within modernity, time, synchronicity
and face-to-face interaction cannot coexist. Therefore, in the places of modernity, tradition is partially
represented and the media-shaped models of popularity-centered minstrels have emerged.

Structured Abstract: In the minstrelsy tradition, space should not be considered as a space where the
minstrel only performs. In the formation of minstrels' spaces where oral culture is performed; memory,
synchronously, important dynamics, such as minstrels and conscious listeners, need to be together and face to
face.This togetherness is one of the unwritten rules of tradition.The tradition of minstrelsy and the minstrels
who perform this tradition have never stopped looking for places to perform their art within the dichotomy of
tradition and modernity (although they sometimes despair in the process of adaptation).The aim of the study
is to talk about the changing types of performance spaces in the transition process from tradition to modernity
and the performance practices applied in these places, and also to evaluate the practices applied in the
changing execution spaces from the framework of tradition. In the research, the existing records and
documents were examined by using the documentary scanning model and in this way, the theoretical

“Dr. Ogr. Uyesi, Kafkas Universitesi Dede Korkut Egitim Fakiiltesi, Giizel Sanatlar Egitimi B&liimii

Asst. Prof. Dr. KafkasUniversity, Dede Korkut Faculty of Education, Department of Fine Art Education
0000-0001-8682-6396

yakupacar8@hotmail.com

Cite as/ Atif: Agar, Y. (2022). Gelenek ve modernite dikotomisinde agiklarin icra-mekan seriiveni. Turkish Studies,

17(3), 397-411. https://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.62429

Received/Gelis: 14 May/Mayis 2022 Checked by plagiarism software

Accepted/Kabul:25 June/Haziran 2022 © Yazar(lar)/Author(s) | CC BY-NC 4.0

Published/Yayin: 30 June/ Haziran 2022


https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

398 Yakup Agar

framework and findings of the study were obtained.As per our subject, the changes experienced by the
tradition of minstrelsy, which has an ancient past, with the developing technology and especially the effects
of these changes on the application places, which is the most important dynamic in the continuation of the
tradition, will be emphasized.At the beginning, it should be noted that as a result of these technological
developments, the tradition of minstrelsy has caused concern that “’it will be forgotten at an important level’’
and that “’there will be a contraction’’ on some experts. The change of minstrels' performance spaces and the
reshaping of performance spaces depending on this change is an issue that needs to be discussed in detail in
the "performer-listener" functionality from the point of view of performance theory. According to the
performance theory approach, the listener is not unconscious and is equipped to evaluate the minstrel. The
listener, who is as culture-acknowne as the minstrel, keeps the minstrel fit and increases the ability to
perform in terms of accompanying and supervising the minstrel. With the changing world, minstrels have
started to look for new places of performance other than village rooms, inns, tekkes and coffee houses, etc.
due to various economic and sociological reasons. At first, these new performance venues were casinos, fairs,
hotels, restaurants, weddings, festivals and special days/ nights etc. where one could interact with the
audience.In such places of performance, the rules of tradition have not been exceeded much and the
representation of tradition has been tried to be maintained. Undoubtedly, coffeehouses are places identified
with performance of minstrels. Coffeehouses are known as the first places of performance of minstrels, but
coffeehouses began to form in Istanbul at the beginning of the 16th century and then spread to
Anatolia.Before this period, village rooms, inns and tekkes were the places of common performance spaces
of minstrels. This order was taken into consideration in the study and the places which minstrels performed
most intensely, the minstrels’ coffeehouses, were more detailed.In the coffeehouses that were included in the
Turkish culture with the 16th century, socio-cultural and agenda issues such as conversations, entertainments,
discussions, criticisms and civil organizations were discussed apart from drinks and games. After the rapid
spread of coffeehouse culture to Istanbul and then to Anatolia, it started to be the favorite performance places
of minstrels. The chapters performed in village rooms, inns and tekkes were now moved to coffeehouses and
these places became the new mainstay center of the minstrels.Later, with the developing technology, the
minstrels, who saw that the mass media attracted the attention of the society and provided the social life and
art phenomena with these opportunities, started to take an active role in the media by turning this situation in
their favor.The adventure that started with radio continued with television, cinema and internet/social media
performance environments, and on the other hand, aloum works such as records, cassettes, band recordings,
etc. were continued. In this way, the minstrel's recognition in the eyes of the masses increased, but various
types of performance depending on the tradition became unusable.Therefore, models of being a minstrel
centered on being popular through the media and places of performance have emerged. From past to present,
minstrel has conveyed all the issues that concern the social aspect of the society such as agenda, culture and
art to the society with the identity of literary and musical artists and practices specific to the tradition.With
the developing technology, the media gained the attention of the society in a short time and took the task of
conveying the worldly issues that concern the society from the minstrel. There was a conflict of function
between the media and the minstrel, but soon the minstrels used the media for their own benefit.In this way,
the adventure that started with radio continued with television, cinema and internet/social media performance
environments, and on the other hand, album works such as records, cassettes, band recordings, etc. were
continued. There are two immediate elements to minstrels' participation in radio and television programs
(including albums and cinemas); The first is to reach wider masses in order to promote the tradition they are
carrying out in socio-cultural terms and to increase their recognition, and the second is to earn more income
from places such as coffee houses in economic terms.The most common modern minstrel’s coffechouses
today are social media tools. With the developing technology, live broadcasts are opened through social
media tools such as Facebook, Instagram, YouTube etc. and minstrel programs are made. These social media
broadcasts, which are a popular place of performance, have more freedom to represent tradition than
television programs.There are no channel conditions such as advertising etc. in this medium, soverse Works
like epics and stories can be included at length.Although some restrictions on television programming have
been overcome by this method, it is not possible to replace coffeehouses. The reason is again the interaction
between the narrator and the listener. In the face of the minstrel's effective discourses and expression, the
listener expresses his feelings with various terennums and shows his admiration, congratulations and
applause to the minstrel in terms of conveying his appreciation. This situation affects also the minstrel and
puts the misntrel in the air and allows him to perform his art more efficiently. This is a state of interaction
from another dimension. Therefore, in the name of traditionality, there should be a simultaneous unity in the
places of minstrel's performance, but this synchronicity should be face-to-face.Today, although the minstrel's

Turkish Studies, 17(3)



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Asiklarin icra-Mekan Seriiveni 399

coffeehouses, which are the last place in the tradition, are tried to be kept alive by conscious minstrels or
listeners who are devoted to tradition, the number of these coffeehouses is quite small, and they are also used
as a part of tourism in tourism-oriented provinces.

Key Words: Musigology, Minstrel, Minstrelsy Tradition, performance, space, media, modernity

Oz: Asiklik geleneginde mekan, asigm sadece performansini sergiledigi bir alan olarak diisiinilmemelidir.
SozIi kiiltiiriin icra edildigi asik mekanlarmin olusmasinda; bellek, es zaman, asik ve bilingli dinleyici gibi
onemli dinamiklerin bir arada ve yiiz ylize olmasi gerekir. Bu birliktelik gelenegin yazili olmayan
kurallarindandir. Arastirmanin amaci; gelenekten moderniteye gegis siirecindeki degisen icra mekén
tirlerinden ve bu mekanlarda uygulanan icra pratiklerinden bahsetmek, ayrica degisen icra mekanlarinda
uygulanan pratikleri gelenek c¢ergevesinden degerlendirmektir. Arastirmada belgesel tarama modeli
kullanilarak var olan kayit ve belgeler incelenmis ve bu yolla ¢alismanin kuramsal ¢ergevesi ve bulgulari elde
edilmistir. Gelisen teknolojiyle beraber toplumun giindem ve sanat ihtiyacinin bu olanaklarla karsilandigin
goren asik, dijital caga ayak uydurarak yeni icra mekanini olusturmustur. Radyo ile baslayan seriiven
televizyon, sinema ve internet/sosyal medya gibi icra mekanlariyla devam etmis, bir yandan da plak, kaset,
band kayd: vb. albiim ¢alismalar yiiriitiilmiistiir. Asik bu yeni icra mekénlarmi; hem kiiltiirii daha gok
kisilere ulastirma, tanitma ve kendi reklamin1 yapma hem de kahvehanelerden elde ettigi gelirden daha
fazlasin1 kazanma gibi iki farkli amagla kullanmigtir. Sonug olarak, modernite igerisindeki icra mekanlari
as1gin hedef kitlesini artirmis ve iilke genelinde bu kiiltiirii yeniden popiiler etme esigine getirmistir. Ancak
gelenek igerisinde icra edilen Onemli ¢esitli tiirleri (destan, hikaya vb. uzun anlatilar) ve uygulamalari
(irticalen sdyleme, muamma ¢6zme vb.) modernite icra mekanlarinda icra etmemis/edememistir. Ciinkii
modernite i¢erisindeki icra mekanlarinda siire, es zamanlilik ve yiiz yiize etkilesim bir arada olamamaktadir.
Dolayistyla modernite icra mekanlarinda gelenegin kismen temsil edildigi ve medyanin sekillendirdigi
popiiler olma merkezli dsik modelleri ortaya ¢ikmuistir.

Anahtar Kelimeler: Miizikoloji, Asik, Asiklik Gelenegi, performans, mekan, medya, modernite

Giris

Gelenek, herhangi dis etmenlerden soyutlanarak cesitli degisim/etkilesimlere maruz
kalmamasiyla degil, bir siireklilige sahip olmasi ile hayat bulmaktadir (Diizgiin, 2009, s. 42).
Toplumlar var oldugu siirece daima bagka toplumlarla etkilesim halinde olmus ve g¢esitli kiiltiir alig
verisinde bulunarak geleneklerini gekillendirerek siirdiirmiiglerdir. Konumuz itibariyle Tiirklerin
Orta Asya’dan Anadolu’ya go¢ etmesi ve de Islamiyet’i kabul etmesi gibi iki ana etkilesim tiirii
sonucunda o0zan-baksi geleneginin asiklik gelenegine dontstigini bu duruma Ornek olarak
gosterebiliriz.

Gelenegin estetik ara¢ ve ifadelerinin degismesi, giiniimiiz glindelik yasamin (6zellikle
kentlerde) kompleks bir yapida olmasinin dogal sonucuna baghdir diyebiliriz. Bu karmagik durum
sosyolojik a¢idan yeni kavramlarin ortaya atilmasina sebep olmustur. “Ticaretin belirleyiciligi
dogrultusunda hizlanan ve karmasiklagan toplumun gozlemlenmesi ‘modern’ kavraminin igerdigi
ozelliklerin agsamali olarak ortaya ¢ikmasini saglamistir” (Giiven& Ergur, 2014, s. 11).

Genel anlamda, gelenege karsit olarak ve toplumun yasam alanindaki degisim ya da
doniisiimii seklinde ifade edilen modernite, Connerton (2009, s. 14)’a gore “feodal ve atadan kalma
sinirlamalar kiiresel 6lgekte alasagi eden kapitalist diinya pazarinin olusmasiyla birlikte toplumsal
dokuda meydana gelen nesnel donlsiimii; psikolojik bakimdan da ziimrelerin degismez
hiyerarsisinden agamali olarak kurtulmasiyla birlikte yasamsal firsatlarin genislemesidir.”

Connerton’un ifade ettigi bu degisim modeline giiniimiizde kitle iletisim araglarinin
onciiliik ettigini soyleyebiliriz. “Iletisim medyasinin gelisimi, modernite demeye basladigimiz
seyin kurucusu olan bir dizi gelisimsel siirece karmasik bigimlerde dokunmustur. Bu yiizden, sayet
modernitenin dogasimi yani modern toplumlarin kurumsal 6zelliklerini ve bu toplumlar tarafindan

www.turkishstudies.net/turkishstudies



400 Yakup Agar

yaratilan yasam kosullarin1 anlamak i¢in iletisim medyasinin gelisimine ve etkisine merkezi bir rol
vermek gerekir” (Thompson, 2019, s. 19).

Konumuz kapsaminda olan asiklik gelenegi ve bu gelenegi icra eden asiklar, gelenek ve
modernite dikotomisi! igerisinde (uyum siirecinde yer yer umutsuzluga kapilsalar da) sanatlarin
icra edecek mekanlar aramaktan higbir zaman vazgegmemislerdir.

Asiklik gelenegi igerisinde mekan, “asiklarm eserlerini icra ettigi yer” tanimmin otesinde,
birden fazla olgularla meydana gelebilen yerlerdir.  Asiklarin “gelenek” ve “modernite”
icerisindeki icra mekanlarina ve pratiklerine deginmeden Once; icra mekanini olusturan olgulara
deginilmistir.

Gelenek icerisindeki icra mekani, as181n performansini gelenegin gerektirdigi tiim olgularla

birlikte dinleyiciye sundugu yerdir. Icranin yiiriitiilmesinde bellek/es zaman/asik/bilingli dinleyici
tamlamasi gereklidir.

Asigin gelenek igerisindeki ilk icrasi sozlii sekildedir ve gelenek ortamim saglayan olgu
ise; hatirlatma eylemini gerceklestiren bellektir. “Toplumu bir arada tutan degerler, inanislar, ortak
tutum ve davranmislar bellek yoluyla siirekliligi ve kimligin devamliligimi saglar” (Murtezaoglu,
2012, s. 345). Assmann (2001, s. 65) yazili kayit imkanlarindan 6nce toplumun kimlik koruyucu
bilgisi i¢in insan bellegine ihtiya¢ duyuldugunu ve bu birlik saglayici ve eyleme yonelik “kuralci ve
bicimsel” itkilerini yerine getirebilmesi i¢in “kaydetme”, ¢agirma” ve “iletme” ya da “siirsel
bigim”, “ritiiel sunus” ve “toplumsal katilim” sekline ti¢ kosulun gerekli oldugunu ifade etmistir.
Kimligi koruyan bilginin saklanabilir bigime sokulmasi; metnin, ses, viicut, mimikler, el-kol
hareketleri, ritm ve ritiiel eylemden ayrilmaz bir sekilde olmasi; ¢ok yonlii sanatsal iletisim araglart
araciligryla sunulmasi gerekgeleriyle siirsel bigim unsurunu vurguyla belirtmistir.

Bir diger gelenek igerisindeki icra mek&ninin dinamigi ise zamandir. Sozlii kiiltiir
ortaminda icra, yiiz yiizedir ve 4sik ile dinleyici arasinda anlik iletisim olmalidir. Mekan
kavraminin, sosyal yasam igerisinde zaman ile iliskilendirildiginde dogru bir anlam kazanacagi
ifade edilir (Bektas, 2021, s. 56). Mekén sadece etrafi duvarlarla ¢evrili bir yer degil, peteklerinin
binlerce goziinde zamani sikistirilmig olarak tutan bir yerdir (Bachelard 2008’dan akt. Balkaya,
2013, s. 882). Henry Glassie’e gore de “gelenek bir seyin icra edildigi atmosfer ‘zaman/an’ ile
birlikte aktarilmasiyla siirdiiriilebilir” (Giiliim, 2017’den akt. Kasimoglu, 2021, s. 304).

Cobanoglu (2002) elektronik kiiltiir ortamimin yazili kiiltiir ortamina? nazaran sozlii kiiltiir
ortamina daha yakin gibi goriindiigiinii fakat bu durumun yaniltici oldugunu diisiinmektedir. Ciinkii
teknolojiyle degisen icra ortami “degisen dinleyici kitle” tehlikesini de pesinden getirmektedir (akt.
Tashova, 2014, s. 95). Bu durumdan da anlasilacag: iizere bilingli dinleyici kitle “gelenek”
icerisindeki icra mekaninda ¢ok 6nemli bir yere sahiptir.

Asiklarm icra mekanlarmmn degismesi ve bu degisime bagli olarak icra mekanlarinin
yeniden sekillenmesi, performans teori® agisindan “icraci-dinleyici” islevselliginde detaylica ele
alimmasi gereken bir konudur. Performans teori anlayisina gore dinleyici bilingsiz degildir ve asigi

!Dikotomi: Sosyologlar, sosyal yapi igerisinde “ikili yapiy1” analiz etmekte kullanmaktadirlar. Ornegin Gordon Marshall
dikotomiyi “yalnizca iki kategorisi olan” degiskenler olarak tanimlamistir. Herhangi bir sosyolojik problem ele alinirken
konuya nereden baslanacagi, kendi bakis agilarina gore ele aldiklari problemi ortaya koyup karsilagtirma yapabilecekleri
sabit bir noktaya ihtiya¢ duymuslardir (Tiirkmen, 2011, s. 12).

2 Agiklik gelenegi igerisinde sozlii ortam ile baglayan gelenek yazili ortamla devam etmistir. Conk ile baslayan yazili icra
ortam iriinii sonralarinda yerini kitap, dergi vb. iiriinlere birakmistir. Gliniimiizde dijital conk olarak nitelendirilen sosyal
medya sayfalari, sozli kiiltiir ortam1 geleneginin sekil degistirerek devam ettigini gostermektedir. Ayrintili bilgi i¢in bkz.
(Durmaz, 2021).

8 Performans teori, performans olaymin icraci, dinleyici ve icra gibi dinamikler ile birlikte performansa etki eden
faktorleri inceleyen bir teoridir. Performans teori; gosterimci kuram, baglamsal kuram ve icract kuram olarak da
nitelendirilmektedir (Diindar, 2002; Yolcu, 2012; Onat, 2021).

Turkish Studies, 17(3)



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Asiklarin icra-Mekan Seriiveni 401

degerlendirme donammindadir. Asik kadar kiiltire vakif olan dinleyici 4siga eslik etme ve
denetleme konusunda as181 zinde tutup icra kabiliyetini artirmaktadir.

Kitle iletisim arac1 olan medyanin dinleyici iizerinde olan hakimiyeti sonucu asiklar da icra
ortamlarini1 degistirmek zorunda kalmis ve bu degisimle birlikte 4s181n dinleyici ile olan iletisimi de
boyut degistirmistir. Degisen icra ortamindaki bilirkisi sifatinda olan dinleyici kitle, yerini gelenek
meraklisi dinleyiciye birakmistir. Bu durum karsisinda tenkit unsuru bir dinleyici géremeyen asik,
gelenegi dogru temsil etme kaygisindan uzaklagmaistir.

Asiklar, degisen diinya ile birlikte, cesitli ekonomik ve sosyolojik sebepler kaynakli koy
odalar1, hanlar, tekkeler ve kahvehaneler vb. disinda yeni icra mekénlar1 arama yollarina
koyulmustur. Bu yeni icra mekanlar1 ilk baslarda yine dinleyicisi ile etkilesim halinde olunabilen
gazino, fuar, otel, restoran, diigiin, festival ve 6zel giin/geceler vb. mekanlar olmustur. Bu tiir icra
mekanlarinda gelenegin kurallart pek fazla agilmamis ve gelenegin temsiliyeti siirdiiriilmeye
calisilmigtir. Sonralarda gelisen teknolojiyle beraber kitle iletisim araglarinin toplumun ilgisini
cektigini ve sosyal yasam ve sanat olgularini bu olanaklarla sagladigini goren asiklar, bu durumu
lehlerine cevirerek medyanin icerisinde etkin bir rol almaya baslamislardir (Ozdemir, 2008).
Radyo ile baglayan seriiven televizyon, sinema ve internet/sosyal medya icra ortamlariyla devam
etmis, bir yandan da plak, kaset, band kaydi vb. alblim calismalari sitirdiiriilmiistiir. Bu yolla asigin
kitleler karsisinda tanimirligi artmig fakat gelenege bagh ¢esitli icra tiirleri kullanilmaz olmustur.
Dolayisiyla medya araciligryla popiiler olma merkezli asik modelleri ve icra mekéanlar ortaya
¢ikmustir.

Yukarida bahsi gecen icra mekanlarindaki degisim gelenek (s6zlii ortam) ve modernite
(ikincil sozli/elektronik ortam) olarak iki ayri1 baglikta ele alinacaktir. S6z konusu bagliklara
ge¢meden Once gelenegin hamileri olan asiklarin sosyo-kiiltiirel baglamda toplum igerisindeki yeri
ve dnemine deginilecektir.

As1gin Sosyo-Kiiltiirel Yap: Uzerindeki Etkisi

Gelenek ve gorenek, sosyo-kiiltiirel baglamda toplumlarin yasam bicimlerini, deger
yargilarini ve diinya goriislerini muhafaza ve temsil eden bir kaynaktir. Gelenegin nesilden nesle
aktarilmasimin temeli sozlii kiiltiire dayanir. Asiklik gelenegi ile miisemma olan sozlii kiiltiir
gelenegi sayesinde gesitli Tiirk kiiltiir dinamikleri giiniimiize kadar ulasmistir. Asiklar da bu
kiiltiiriin bellek koruyucular1 olarak 6ne ¢ikmislardir.

Asiklar, Islamiyet’in kabuliiyle beraber gelenek igerisindeki biiyiiciiliik, hekimlik ve din
adamhig gibi gorev ve ilkelerini; tasavvufa, egitimcilige ve sanat temsilciligine birakmustir. Asiklar
siirlerinde, gecmiste ve de yasadigi donemdeki sosyolojik olaylar1 gergekei ve akilcr bir sekilde
kendi isluplariyla islemistir. Asiklar bir sozcii olarak toplum nezdinde rahatsizlik duyulan
meseleleri dile getirmekten hi¢bir zaman ¢ekinmemis, asli bir gorev olarak bilmiglerdir. Ayrica
toplumu ilgilendiren tiim olaylar1 (politik, tarihi, kiiltiirel, giiniimiiz, gelecek vb.) bir nevi ulak*
goreviyle halka duyurmuslardir.

Aslklar; temsilci, aktarici, taklip edici, yol gosterici, uyarici, sdzcii ve drnek model gibi
vasiflara sahip kisilerdir. Bu ve daha fazlasi vasiflar elde etmek ve uygulamak igin geleneksel
ogretim modeli olan usta-girak sistemi igerisinde mesakkatli bir yoldan gecmeleri gerekmektedir.
Asiklarin bahsi gecen vasiflarin iistiinde bir vasfi daha vardir ki tiim sosyolojik olgulari bu vasifla
topluma ifade eder. Bu vasif, edebiyat ve miizik tiirleri lizerindeki hakimiyetlerinin gostergesi olan
“sanatc1” vasfidir.

4Asiklar, “toplum sozciisii” olarak toplumsal olaylar1 duyurma eylemini “halk adina yaymn yapma™ islevinde olan kitle
iletisim dinamiklerinden “medya”nin eline birakmistir. Sonrasinda asik ve medya arasinda bir islev miicadelesi
baglamistir. Bu miicadelenin sonucunda medya-asik etkilesiminin dogurdugu olumlu/olumsuz sonuglar bu g¢aligma
igerisinde bagka bir baglik altinda degerlendirilmistir.

www.turkishstudies.net/turkishstudies



402 Yakup Agar

Kiltiir hamisi asiklarin vasiflar1 ve uygulamalarina yonelik 6nemli noktalara deginme
adina ¢esitli kaynaklarin ifadelerine yer vermek istenilmistir; Cerrahoglu, (2011, s. 143) asiklarin,
sosyo-kiiltiirel yapinin sekillenmesinde ve insan hayatina iliskin donemlerin gelenek ve goreneklere
gore ifade edilmesinde 6nemli bir gorevi yerine getirdigini, ayrica toplumsal, giindelik ve toplumu
derinden etkileyen olaylan islediklerini sdyler. Bu ifadeyle &sigin temsilci, aktarici ve sozcii
vasiflarina gonderme yapmustir.

Asiga, yore halkinin duydugu sayginin bir anlami vardir. icra sirasinda asigin soyledikleri
dinleyenlere hem hos vakit gecirtmek gibi bir fonksiyonu iistlenir hem de kimi zaman, bundan daha
da onemli olarak, oncelikle genglerin, genelde ise biitiin dinleyici kitlenin bilgilenmesini saglar
(Tasliova, 2006a, s. 180). Bu sdylemden anlagilacag: {izere asik, dinleyici karsisinda bilge kisi
vasfindadir ve nasihatleriyle dinleyicilere 6gretilerde bulunur.

Ozarslan, (2021, s. 172) asiklar1 ayakta tutan hususlarin “Kibris meselesi, ortak pazar,
Avrupa, Almanya, genclik, pop miizik, din ve ahlak kaygisi, orf adet endisesi, degerlere baglilik,
gecim darligi, hayat pahaliligi, toplumsal elestiri, halkin protesto ihtiyaci, mahalli problemler, gég,
gurbet duygusu, sila hasreti, zaman degismesi” gibi toplumsal konular oldugunu ifade etmistir.
Ozarslan’1n agiklamasinda s181n sozcii vasfi vurgulanmistir.

Bektas, (2021, s. 75) asiklarin meclisler ve eglenceler gibi gelenegin baglamlari disinda,
giindelik hayatin icinde de geleneksel asik kimligine uygun, kendi aralarinda da farkh
referanslardan hareketle bir miizakere sonucu “dsiga yakisan” davramslar sergilediklerini, kendi
aralarinda iistiinliiklerini kanitlamaya yonelik davraniglarda bulunmadiklarint ve “asigin ylice
goniillii olmas1 gerektigi” sdyleminin daima dile getirildigini ifade etmistir. Bu agiklamayla da

ag1gin toplum icerisinde drnek model olma vasfi anlagilmaktadir.

Mustan Donmez, (2010, s. 34) asiklarin sahip oldugu kiiltiirel miras ve gelenegi, usta-girak
iligkisine bagli olarak sozlii aktarim modeliyle gelecek kusaklara tasidigini ve bu aktarimin
sOzlerdeki derin anlam ve miizikal iiretim gerektiren bireysel yeteneklerle icra edilebildigini ifade
etmistir. Mustan Donmez, bu ifadesiyle asiklarin aktarici ve sanatgi vasiflarina deginmistir.

Cmar (2021, s. 176) Tiirk halk miizigi igerisinde biiylik bir dnem temsil eden asik
miiziginin, alana 6zgii isleyislerinden 6diin vermeyen asiklarin igsellestirmeleriyle hayat buldugunu
ifade eder. Cinar, miizigi bir yasam tarzi olarak benimsemis olan asiklarin edebiyat bilinciyle ve
miizik belleklerindeki sermayeyle kendi miizik kiiltiirlerini ve {sluplarini insa ettigini
belirtmektedir. Cinar, bu ifadesiyle s1g1n miizik icracisi vasfini 6n plana ¢ikarmistir.

Yukarida ornekleri verilen vasiflarin digsindaki tiim vasiflara yonelik birgok kaynagin
oldugunu belirtmekte fayda var. Buradaki birka¢ ornekle asigin toplum iizerindeki etkisine,
aktariciligina, rol model olma durumuna ve bilhassa bu icraatlar1 sanat ile yaptigina deginilmek
istenmistir. Calismanin bu asamasindan sonra “gelenek icerisindeki” asik icra mekéanlar ve islevsel
durumu c¢esitli kaynaklar 1g1ginda anlatilmaya ¢alisilmistir.

Gelenek icerisindeki Aslk fcra Mekanlar

Asiklik gelenegi, Tiirklerin Orta Asya medeniyetindeki gelenegi olan ozan-baks
geleneginin Osmanl topraklarinda sekillenerek giiniimiizdeki halini alan kadim bir gelenek oldugu
daha oOnce de belirtilmisti. Tarihsel siireg¢ igerisinde sosyo-kiiltiirel agidan ¢esitli degisim ve
doniisiimlere ugrayan asiklik geleneginin unutulmaya yiiz tutacagi konusunda zaman zaman ¢esitli
endiseler yasanmistir. Bu endisenin ana sebebi asiklarin icra mekanlarindaki goriilen degisikler ve
gelenegin icra boyutundaki kisitlamalari olabilecegi diigiiniilmektedir.

99 GG

Asiklik geleneginde icra ortamlar1 “sozlii”, “yazili” ve teknolojinin gelisimiyle beraber
ortaya c¢ikan “elektronik kiiltiir ortami” seklinde ii¢ baslikta toplanmaktadir (Ong, 1995;
Cobanoglu, 1996; Ozarslan, 2001; Diizgiin, 2008). Calismanin bu bashg altinda sozlii kiiltiir
ortami; modernite baslig1 altinda ise elektronik kiiltiir ortami1 degerlendirilecektir. Yazili kiiltiir

Turkish Studies, 17(3)



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Asiklarin icra-Mekan Seriiveni 403

ortamr® Asiklarin yetismesi ve eserlerinin genis kitlelere ulagilmasi agisindan énemli bir icra
olmustur, fakat caliygma kapsaminda ortaya konulmasi diigiiniilen husus asiklik geleneginin
dinleyici merkezli icra mekanlarindaki sosyo-kiiltiirel durumu ve islevinin bir ¢esit mukayesesidir.
Dolayisiyla yazil kiiltiir ortam1 degerlendirme disina alinmistir. Bu baglik altinda s6zlii gelenek
kapsaminda geleneksel icra mekanlari olan koy odalari, hanlar, tekkeler ve bilhassa kiiltiiriin temsil
mekani olan kahvehaneler ele alinacaktir.

Bektas (2021, s. 54) calismasinda asiklarla miilakat yapmis ve asiklarin geleneksel icra
mekanlarin1 gelenege ilgi duyan ve bu gelenegi 6grenmek isteyen aday asiklar icin birer egitim
kurumu olarak gordiiklerini aktarmigtir. “Usta agiklarin bu mekéanlarda sanatlarini icra ederken
gosterdikleri tiim davranislari, ¢irak asiklar icin ders niteliginde olup, gelenegin 6grenilmesinde ve
siirdiiriilmesinde 6nemli bir etken olmustur.”

Siiphesiz kahvehaneler asiklar ile miisemma icra mekanlaridir. Kahvehaneler asiklarin ilk
icra mekanlar1 olarak bilinir fakat kahvehaneler 16. yiizyil baslarinda Istanbul’da olusmaya
baslamis ve sonrasinda Anadolu’ya yayilmistir.® Bu siire zarfindan énce asiklarm icra mekanlari
kdy odalari, hanlar, tekkeler gibi yaygin mesk ortamlar1 olmustur. Calismada bu sira géz 6nilinde
bulundurulmus ve &siklarin en yogun olarak performanslarini sergiledikleri asik kahvehaneleri
biraz daha detaylandirilmustir.

Koy odalari, Tirklerin sosyal yasam igerisinde, yardimlasma, dayanisma, eglence,
misafirperverlik ve daha fazlasi kiiltiirel degerlerin 6gretildigi ve sozlii kiiltiirlin icra edildigi
mekanlardir. Abdurrezzak (2015, s. 44) kéy odalarinin islevini agiklarken usta-¢irak iliskisinin
yasandig asiklik gelenegine ve masal/destan/hikdye gibi anlatma gelenegine ev sahipligi yaptigini,
dolayisiyla kdy odalarinda yaygin egitimin Ogretileri ve kazanimlarinin olugmasina zemin
hazirladigi konusuna dikkat c¢ekmistir. “Kdy odalari, kdy yasantisinda halkin sosyo-kiiltiirel
paylasim alani ve asik tarzi hikdye ve siirlerin halka sunuldugu 6nemli icra mekanlaridir. Koy
odalar1 diigiin ve eglencelere ev sahipligi yaptigi gibi, 6zellikle asik fasillart i¢in kullanilan, agikla
koy halkinin bir araya gelerek meclislerin kuruldugu yerlerdir” (Bektas, 2016, s. 55). “Kdoy
odalarinda yapilan fasillar genellikle sonbahar veya kis aylarinda gergeklestirilir. Yaz donemi, is
yogunlugunun yasandigi bir mevsim olmasindan dolay1 bu tiir toplantilar i¢in elverisli degildir.
Ilkbahar ve sonbahar aylarinda yogunlasan diigiinlerde ve kis aylarmin uzun gecelerinde asik
fasillar i¢in kdy odalarinda meclisler kurulurdu. Nitelik olarak, kdyde saza ve s6ze merakli hiinerli
kisilerin kurdugu bu meclisler, kimi zaman agigin istegi ile de olusturulabilmekteydi” (Tasliova,
2006a, s. 177). Cobanoglu (1996, s. 321) sosyo-kiiltiirel a¢idan asiklik geleneginin kdy odalari
Ozelinde toplum iizerindeki tesirini ve su sekilde acgiklamaktadir; tamamen erkeklerin toplandigi
koy odalarinda konusulan husus ve icra edilen unsurlarin ¢ok kisa bir siirede kadin, kiz, ¢oluk
cocuk demeden koyiin biitiin sakinlerine ulagsmasi ve herkesin yasina ve cinsiyetine gore
yorumlanilarak koy kiiltlirline katilmasi, sozlii kiltiiriin hdkim oldugu kiigiik bir yerlesme
biriminde, sozlii kiiltiire dayali olarak kiiltiirel referanslarin olusmasina yapisal ve kalipsal agidan
miikemmel bir model teskil etmektedir.”

Hanlar, giiniimiiz otel islevinde olan mekanlarin bir benzeri durumundadir. 1l
merkezlerinde bulunan hanlara il¢e ve kdylerden veya farkli illerden gelen ve gesitli sebeplerden
otiirti (ticaret, gezi vb.) misafir olarak kalmak durumunda olan insanlarin konakladigr mekanlardir.
Hanlarda konaklayan misafirlere hanlarin 6n kismindaki kahvehane tarzindaki mekanlarda yiyecek
ve icecek ikrami yapilarak asiklari dinleme firsati verilmektedir. Tasliova (2006b, s. 180). Kars ili

5 Yazil kiiltiir ortaminin gelisen dijital ¢ag ile ugradigi degisimler, Durmaz (2021)’mn “Asikligin Yeni Conkleri: Sosyal
Medyanin Asiklar i¢in Yeni Bir Yaratma ve Icra Ortami Olarak Gériiniimii” isimli bildirisinde ayrintili olarak ifade
edilmektedir.

6 Kahvehaneler 4siklarm ilk icra mekanlar olmasa da gelenegin en yogun ve etkili temsil edildigi mekanlardir demekte
bir beis yoktur.

www.turkishstudies.net/turkishstudies



404 Yakup Agar

Ozelindeki hanlarda gozlemledigi “dinleyici kitle” cesitliligine vurgu yapmistir; “Hanlarin
kahveleri de asiklar igin bir icra mekani olmakla birlikte, iizerinde durulmasi gereken onemli bir
nokta vardir. Kahvehane adiyla isletilen ve asiklarin geldigi yerlerdeki dinleyiciler Kars’in farkli
mahallelerinde oturan ve farkli Tiirk boylarina mensup sehirli muhiti olusturur. Hanlarin
kahvehanelerinde yapilan fasillara ise, daha ¢ok, merkeze ve ilgelere bagh ¢esitli kéylerden gelip
kalan daha farkli insanlar katilmaktadir. Esasinda, hanlardaki fasillara katilan dinleyici profili,
kahvehane meclislerinde yapilan icralardaki dinleyicilere gore, gelenege bakis ve tavir itibariyle
daha insicamli1 bir topluluktur.”

Tekkeler, asiklik gelenegi terminolojisi igerisinde onemli bir doniisiim dinamiginin
yasandigt; “ozan” adinin “4s1k™ adina doniistiigii icra mekani olarak karsimiza ¢ikmaktadir. Biiyiik
sehirlerde yetisen saz sairleri ozan tabirini kiiciik gdrmeye baslamis ve kendilerini kdy ve
agiretlerde yetisen sairlerden ayirma diisiincesiyle asik tabirini kullanmaya baglamiglardir (K&priilii,
1999, s. 186). Yardimci (2014, s. 28) tekkelerin Islamiyet 6ncesi edebiyat geleneginden kopmadan
16. yiizyila kadar Osmanli sinirlari i¢inde Miisliimanlarin ibadetlerinin yani sira topluca eglenme,
kiiltiirel etkinliklerde bulunma olanagi saglayan bir ¢esit sosyal ortam oldugunu, ancak 15. yiizyilin
sonlari ile 16. ylizyilin baslarinda Anadolu’da asiklarin tekkelerin diginda etkin bir bigimde din dig1
siir sOyleme olanagina kavusmalarinin yarattigi ortamda 16. ylizyilda asik kahvelerinin tekkelerin
karsisina alternatif sosyal eglence kurumu olarak belirdigini ifade etmistir.

Ediz (2008, s. 180) Kahvehanelerin 16. ylizyildan itibaren Osmanli sosyal hayatinda yer
aldigini, Tanzimat’ta, Mesrutiyet’te ve sonrasinda Cumhuriyet déneminde yasanan sosyal degisim
ve batililasma siirecinde aktif mekanlar oldugunu ve bu degisim siirecinde elestiri gibi, kiiltiirel
doniisiim ve degisim siireglerinin en 6nemli araglarindan birini biinyesinde barindirabildigi icin
etkin bir role sahip oldugunu belirtmektedir. “Biitiin toplumsal kesimlerin ve meslek mensuplarinin
bulusma mekan1 olan kahvehaneler yalnizca kahve, tiitiin, ¢ubuk, nargile gibi keyif maddelerinin
icildigi ve bu mekana O6zgli oyunlarin oynandigi bir yer degil, onun da Gtesinde Osmanli
toplumunda ilk sivil 6rgiitlenmenin filizlendigi, siyasal toplumsallastigi, sosyo-kiiltiirel yagamin
teneffiis edildigi birer kiiltiirel merkezler de olmusglardir” (Safi, 2018, s. 300-301).

“Kahvehane kiiltiirii glintimiizde her ne kadar kdy merkezli bir algiya sahip olsa da aslinda
kent kiiltiiriinden dogan bir yapidir. Biiyiiksehirlerde tesekkiil edip toplumun kiiltiirel hayatinda
kabul goren ve sonrasinda tasraya yayildigi kabul edilen bir gelenegin, bugiin tasradan
biiyliksehirlere go¢ ile gelmesi ve bdylece kabul goérmesi, kanaatimizce kiiltiirel yasam
dinamiklerinin ne denli bilyllk doniisiim i¢inde oldugunun en agik gostergelerinden biridir”
(Ozdemir, 2016, s. 1157).

Yukaridaki kaynaklarda da belirtildigi iizere 16. yiizyil ile Tirk kiiltiiriine dahil olan
kahvehanelerde, icecek ve oyun disinda sohbetler, eglenceler, tartismalar, elestiriler ve sivil
orgiitlenmeler gibi sosyo-kiiltiirel ve giindem meseleleri konusulmustur. Kahvehane kiiltiirii
Istanbul ve sonrasinda Anadolu’ya hizla yayilmasinin ardindan asiklarin gozde icra mekanlari
olmaya baglamis, kOy odalarinda, hanlarda ve tekkelerde icra edilen fasillar artik kahvehanelere
taginmis ve bu mekanlar agigin yeni gecim kaynagi merkezi haline gelmistir.

“Kahvehaneler Istanbul’dan Anadolu’ya hizla yayilmistir. Ancak ilk basta kahve igme bir
statii gostergesi haline gelmistir. Yani Once hali vakti yerinde olan beyler, efendilerin mekani
olmus, zamanla siradan insanlarin da ugrak yeri haline gelmistir. Diikkan sayisinin artmasi
beraberinde rekabeti de dogurmus, kahvehaneleri isletenleri yeni etkinlikler yapmaya
yonlendirmistir. Karagdz oynatmak, meddah bulup halk hikayesi anlattirmak ve asiklara yer
vermek rekabette ilk akla gelen etkinliklerdir. Bundan sonra da o6zellikle asik kahvehaneleri
digerlerine gore kendisine mahsus Ozellikler barindirmak, gelenek igerisinde siirdiiriilmek, ¢iraklar
yetistirmek vb. Ozellikleri ile sadece bu adla yayilmaya baslamistir” (Balkaya, 2013, s. 885).
Ozdemir (2016, s. 1157) asik kahvehanelerini iki acidan degerlendirmektedir; birincisi Asiklarin
sanat icra ederek gecimini saglama adma gezginlik vasfina uygun olarak ziyaret ettikleri

Turkish Studies, 17(3)



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Asiklarin icra-Mekan Seriiveni 405

kahvehanelerdir. Bu tir ziyaretler programli oldugu gibi habersiz bir sekilde de
gerceklesebilmektedir. Ikincisi ise asiklarin icra yapmasi amaciyla, bir asik veya asik olmayan bir
isletmeci tarafindan acilan veya devralinan mekanlardir.

Tasliova (20064, s. 182) asiklarin icralarini gerceklestirdikleri kahvehanelerin giindiiz sahip
oldugu hiiviyetten ¢ikarildigim ve asik kahvesine donistiiriildiiglinii belirtmektedir; “masalarda
konusup, oyunlar oynayanlara, garson veya kahvede bulunan orta yaglh birinin, konugmalarin ve
oyunlarin sonra erdirilmesine dair uyarilarda bulunur. Ortam asik miiziginin icra edilecegi diizene
getirilir. Fasil yapmak i¢in dnce geng bir asik ¢ikar. Bunu baska genc asiklar izler. Geng asiklar
takriben yarim saat veya daha az bir siirede kendi deyislerini ve usta mali eserlerini icra ederek
fasillarini tamamlarlar.”

Koy meclislerindeki asik sayisinin kahvehanelere nazaran ¢ok daha az oldugunu,
dolayisiyla asiklik geleneginin kahvehanelerde daha yogun yasatildigimi ifade eden Tasliova
(2006a, s. 184-185) ayrica kahvehanelerdeki asik sayisinin fazla olmasindan kaynakli asiklar
arasinda bir rekabetin olustugunu belirtmektedir; “her ne kadar, gelenegin belirledigi kurallarin
yogun olarak isledigi bir biitiinliikk arz eden kahve ortaminda, hem yasa hem de yasla beraber gelen
ustaliga dair saygi her zaman gecerli ise de, asiklar arasinda goriniir/gériinmez bi¢imde bir
rekabetin varligi s6z konusudur.”

Gelenegin yasanmugliklar1 yahut ritiielleri hareketsiz bir halde iken kahvehanelerde pratige
donistiiriilerek yeniden yaratildiklarinda tekrar aktiflesmektedirler. Aslinda icract asik farkinda
olmadan ayni mekanlarda/kahvehanelerde daha onceden ifada bulunan asiklari canlandirir. Bu
durum icraci as18in hem stirerlilige katkis1 hem de kendi dénemi ve kendisinden sonrakiler igin
ornekligidir (Balkaya, 2013, s. 883).

Asik kahvehanelerindeki fasillarm igerisinde; miinferit manzum soyleyisler, hikaye
anlatma, karsilamalar, aski ve muamma gibi tilirler icra etmektedirler (Diizgiin, 2008).
Kahvehaneler bu gelenek mahsulil iiriinlerin icra edilmesine olanak sagladig: gibi, asiklar tizerinde
egitim yeri, statli gOstergesi, sanatsal yetenek ayarlayici/denetleyicisi ve gelenegin
stirdiiriilebilirligi gibi fonksiyonlarin uygulanmasina ortam hazirlamigtir. Ancak giiniimiizde asik
kahvehanelerinin de yavas yavag biitiin uzamiyla yok olmasi bu gelenegi de bitme noktasina
getirmektedir (Balkaya, 2013). Bu noktada dikkat edilmesi gereken husus bahsi gegen gelenek
icerisindeki tiirler ve uygulama sekillerinin 6nemli bir bolimii modernite igerisindeki icra
mekanlarinda icra edilmemesi/edilememesidir.

Modernite icerisinde Asik icra Mekénlar

Insan dogas1 geregi yeniliklere agik ve giiniimiiz imkanlar1 dogrultusunda yakin ve uzak
cevresiyle daima etkilesim halinde olabilen bir canlidir. Bu etkilesim karsisinda davranig bicimi,
disiince yapisi, Kkiiltiirli, ritiielleri vb. daima biiyiikk veya kiiclik diizeylerde degiserek
sekillenmektedir. Yunan filozof Heraklitos (M.O. 535-475)’un da dedigi gibi “degismeyen tek sey
degisimin kendisidir.”

Gelenegin de degisimler karsisinda nasiplendigini ifade etmek gerekir ki; caligmanin giris
boliimiinde ifade edilen “degisimlerle birlikte siirekliligini korumasiyla hayat bulan” gelenek
tanimini burada da tekrar dile getirmekte beis yoktur.

Konumuz geregi kadim bir ge¢cmise sahip olan asiklik geleneginin gelisen teknolojiyle
birlikte yasadigi degisimler ve bilhassa bu degisimlerin gelenegin siirdiiriilmesindeki en onemli
dinamigi olan icra mekanlarn iizerindeki etkileri lizerine durulacaktir. Bagta belirtmek gerekir ki bu
teknolojik gelisimler sonucu asiklik gelenegi kimi uzmanlar lizerinde “unutulmaya yiiz tutacagi”,
kimi uzmanlar tizerinde ise 6nemli bir diizeyde “daralma olacag1” endisesi yaratmistir.

www.turkishstudies.net/turkishstudies



406 Yakup Agar

Asiklik gelenegi adma pek de fazla parlak olmayan 20. yiizyilin ilk yillarindaki siyasi
gelismeler, sanayilesmedeki hizhi gelisim, tekke ve medreselerin kapatilmasi, yeni iletisim
araclariin ortaya ¢ikmasi vb. birtakim degisiklikler, asiklik gelenegi lizerinde mekansal ve islevsel
doniigsiimler olusturdugunu ifade eden Cerrahoglu, (2011, s. 144-145) asiklik geleneginin bu
ylizyillda varligini Onceleri sehir merkezlerinde, kirsal alanlarda ve kdylerde yasatilirken
yeniliklerin yasandigi, degisik kitle iletisim araglarinin sosyal ve kiiltiirel hayat icerisinde yerini
almasiyla birlikte teknolojik hayatin hissedilmedigi sadece kirsal alanlarda ve kdylerde asiklarin
yetismeye devam edebildigini belirtmektedir.

Fidan (2017, s. 41)’a gbre matbuatla baglayan, radyo, sinema ve televizyonla etkilesen ve
internetle doniisiim saglayan kitle iletisim ortam ve araglar1 tiim kiiltiirel alanlarda oldugu gibi
asiklik geleneginde de etkisini gostermistir. “Eszamanlilifini yitiren icra, yeni boyutlarda sinirlt
kitleye sunulmus, {iriinii sunan aracilar ortaya ¢ikmis, takipgilerle asik arasindaki mesafe acilmis,
kent merkezli yeni tarzlar ve rakipler ortaya ¢ikmistir. Medya ve dolayisiyla popiiler kiiltiir, istedigi
oranda, tarzda, siirede asiga ve {iriniine bagvurmustur.”

Kitle iletisim araci olan medyanin, asiklarin beslendikleri kaynak olmasinin yaninda
asiklarin islevlerini (bilgilendirme, iletisim, egitme, eglendirme vb.) daha etkili bir sekilde
iistlendigini diisiinen Ozdemir (2008, s. 141) medyanin asiklik gelenegi {izerindeki etkisini soyle
ifade etmistir; “ustaya kapilanma, usta mali sdyleme, asik karsilasmalarina katilma, muamma
cozme ve yoresel bellegi olusturma, aktarma, canlandirma ve yasatma gibi gelenek
kurallari/kaliplar1 asilmis, yeni olanak, iirin (plak, kaset, band kaydi, radyo-tv programi vb.) ve
ortamlar (stiidyo vb.) sayesinde daha genis kitlelere ulasmak miimkiin olmustur. Asiklik gelenegi
kapsaminda geleneksel kurallarin yerini kentin kiiltiir piyasasinin ilkeleri almistir. Kitle iletisim
araclariin da katkisiyla olusturulan bu yeni kiiltiir piyasasinda badeli 4sik olmak pek bir sey ifade
etmemis, zamanla tiikketilen dagarcigin baska yerlesim biriminde yeniden degerlendirilmesinin
estetik gerekcesi olan rityada goriilen sevgiliyi aramak i¢in yollara diigiillmeye gerek kalmamusgtir.”
Bu ifadelerden de anlagilacagi iizere medya sayesinde daha fazla kitleye ulasma imkanini
yakalayan asik, ulusal ve uluslararasi diizeyde taninirligint sagmis fakat gelenek kurallarinin digina
cikarak kent kosullar icerisinde yeni bir asik profili olusturmustur.

1950’11 yillarda baslayan i¢ ve dis go¢ ile ses kayit ve iletisim teknolojilerindeki
gelismelerle birlikte Tiirk asiklik gelenegi, anlatim ve gdsterim bigimi, igerigi, ortami, egitim (usta-
cirak ya da asiklik kolu) ve aktarim-tiiketim sistemi vb. agilardan farklilasmaya baslamistir
(Ozdemir, 2008, s. 140-141). Medya etkisinde olan asik, katildig1 ulusal kanal programlarinda asik
miizigini icra ederken yerel miizigin ulusal miizige naksedilmesine sebep olusturmus ve mahalli
miizigin ulusal miizik haline doniisebilme durumunu ortaya ¢ikarmistir (Ozarslan, 2001, s. 299).
“Biiyiik sehirlerde yayginlasan saz-baglama okullarinda s6z konusu havalarin 6gretilmesiyle de
yeni yetisen asiklar sadece bir yorenin degil birkag yorenin asik havalarini kullanabilir duruma
gelmiglerdir” (Cobanoglu, 1996, s. 223-224). Bu duruma benzer nitelikteki degisimleri asiklarin
albiim ¢alismalarinda da gérmek miimkiindiir; “son zamanlarda yapilan kasetlerde asiklarin mahalli
sanatgilarla Ortlisen uygulamalara gittikleri goriilmektedir. Kasetlerinde baglamalar1 kendileri
calmamakta; baglamanin yaninda kaval, mey, davul, zurna gibi gelenek dis1 sazlardan olusan bir
calgi toplulugu esliginde eserlerini okumaktadirlar. Bu kasetler incelendiginde, asiklarin kasetlerde
kendi eserlerinin disinda anonim tiirkiilere yer verdikleri, icradaki ezginin yoredeki geleneksel
ezgileri veya farkli yoreye ait anonim tiirkii ezgileri kullandiklari gériilmektedir. Bu ve buna benzer
faaliyetler asiklar1 icra zemininin disina ¢ikmada zorunlu bir takim arayislara ittiginin bir gostergesi
olarak degerlendirilmelidir” (Ozarslan, 2001, s. 355).

Iletisim ¢aginda yetisen kimi Asiklarin gelenege baslama siirecleri oncekilerden fakli
olmustur. Onceden Asiklarin yetismelerinde usta-girak gelenegi biiyiik rol oynarken iletisim
caginda ustanin yerini asik ve halk hikayesi kitaplari, radyo veya kasetcalarlar almistir. Halk
hikayelerini ve asik kitaplarmi okuyarak ya da radyo, plak veya kaset dinleyerek ozanliga

Turkish Studies, 17(3)



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Asiklarin icra-Mekan Seriiveni 407

basladigini soyleyen asiklarin varligi herkesin malumudur (Boyraz, 2001, s. 3). Bu ve bunun gibi
teknolojik geligsmeler neticesinde kiiltiirel yaratim, aktarim ve tiiketim eylemlerindeki “eszamanlilik
zorunlulugunun” ortadan kaybolmasiyla, asiklik geleneginin biiylisii bozulmaya baslamistir
(Ozdemir, 2008, s. 140-141).

Asiklik gelenegi igerisinde geleneksel icra mekanlari giiniimiizde varligim siirdiiriiyor olsa
da kitle iletisim kadar etkin bir durumda degildir. Asiklar ikincil sozlii ortam olarak adlandirilan
elektronik icra ortama gecis slirecinde adaptasyon problemi yasamis olsalar da bu yeni ortama
alismalari ¢ok da uzun siirmemistir. Giiniimiizde artik radyo, televizyon ve internet (sosyal medya)
asiklarn icralarini sergiledikleri mekanlar olmustur. Radyo ile baglayan seriiven, televizyon ve
internet ile devam ederken diger yandan da albiim calismalar1 ve sinema cekimleri paralel bir
sekilde yiiriitilmiistiir.

Sozlu kiiltiir dinleyicisinin, radyonun gelisimiyle birlikte elektronik ortama alistigini,
dolayisiyla asik ve radyo arasinda zorunlu bir islev devri yasandigini ifade eden Fidan (2017, s.
353) sonralarda asiklarin bu durumu lehine ¢evirdigini ifade etmektedir; “asigin gezip gordigii
yerler ve taniklik ettigi olaylar hakkinda bilgi verme islevi radyoya ge¢cmistir. Bu olumsuzlugu
atlatan asik, radyodan yararlanmanin yollarin1 aramis, once radyodaki konulardan, tarzlardan
etkilenmis, deyislerinin konu dagarcigini gelistirmistir. Ardindan da asi8in deyisleri, biyografisi ve
kendisi radyoda yer bulurken gelenek igin de yeni bir temsil alan1 dogmustur.”

Asiklar, televizyonu etkin bir sekilde kullanabilmek igin 6zel yaymciligi beklemeleri
gerekmistir. 1990 sonrasinda hem yurt ¢capinda yayin yapan kanallar hem de yerel kanallar asiklar
icin yeni icra ortamlar1 olmustur. Miizik-eglence programlarimin bir alt dali olarak
konumlandirilabilecek “dsik programlari” birbiri ardina faaliyete giren ulusal ve yerel kanallarin
igeriklerini doldurmaya baglamistir. 2000’li yillarda da bu yayinlar devam ettirilmekte, uydu ve
internet araciligiyla yurtdigina ulastirilmaktadir (Fidan, 2017, s. 41).

Televizyon diinyasiyla tanisan asik, programlarinda asiklik gelenegi biinyesinde 6ne ¢ikan
tirler igerisinde destan ve hikdye gibi siire bakimindan uzun olan tirleri ¢ok fazla tercih
edememistir. Bunun sebebi ise televizyon diinyasinda zaman ile olan yaristir. Reklam, tanitim ve
telefon baglantilart disindaki siirenin etkili bir sekilde kullanilmasi gerektigi icin asiklar genelde
one cikan usta mali ve bilindik eserler repertuart segmeye calismistir. Netice olarak televizyon
sayesinde asiklik gelenegi yayginlagiyor fakat bircok tiiriin de tanmitilmasinin ve dolayisiyla
iiretilmesinin 6niine gecmis oluyordu. Ote yandan “zamanla kisitli ve reklam ile kusatilmis olan bu
tiir programlarda agiklarin sanatlarini icra etmede ¢ok zorlandiklar1 goériilmiistiir. Bu durumun ana
sebebi ise icraci ile hedef kitle arasindaki dogrudan iletisimin olmamasidir. Birebir etkilesimden
kaynaklanan etkilenme ve buna bagh cosku hali kaybolmustur” (Ozarslan, 2001, s. 328-329; Fidan,
2017,s.109).

Asiklik gelenegi, diger medya iiriinlerinde oldugu sinemanm gelisim siireci igerisinde de
yerini almstir. “Sinemadaki halka ve gelenege yonelis hareketi bazi asiklar1 da (Asik Giilabi vb.)
kamera karsisina gegmeye yoneltmistir. Sinema sektorii igerisinde rol almanin otesine gegen Asik
Yener Yilmazoglu, asiklik geleneginin son elli yillik doniisiim siirecinde yasanan sikintilart ve
agiklardan derledigi hikayeleri senaryolagtirmis, bu filmlerin yapimciligimi ve bagrol oyunculugunu
iistlenmistir” (Fidan, 2017, s. 128).

Asiklar, seslerini duyurmak i¢in her tiirlii medya etkinliginde bulunmuslardir. Internette
asiklik gelenegi Uriinlerinin depolandigi genis bir zemin olusturulmustur. Bu alanda Aasiklar
ekonomik faaliyetten ziyade tanitim ve reklam amacl varlik gostermislerdir. Kiiltiirel ekonomik
faaliyetleri asiklarin eserlerinin yayin haklarim1 ellerinde bulunduran miizik sirketleri
gergeklestirmis; yogun bir sekilde ellerindeki veriler dijital ortama aktarmaya calismiglardir.

Internet teknolojilerinin hizli bir sekilde degistigi son on yilda 6zellikle Facebook ve YouTube gibi
sosyal aglar, glinimiiz agiklarinin var olma miicadelelerine taniklik etmistir (Fidan, 2017, s. 42).

www.turkishstudies.net/turkishstudies



408 Yakup Agar

Asiklik geleneginin elektronik aygitlar vasitastyla iiretimi, tiiketimi ve degisimi Covid 19 salgini ile
birlikte daha belirgin hale geldigini ifade eden Kasimoglu (2021) asiklarin bilhassa Facebook
ortaminda olusturduklar1 profil iizerinden canli yaymlar agarak haftalik program hazirlayip
sundugunu belirtmistir.

Sonu¢ olarak medya sayesinde asigin her ne kadar kiiltiirel sermayesi bir kazanca
doniismiis gibi goriinse de, gelenegin 6z haliyle ve biitiin tiirleriyle icra edilmesi noktasinda
mekansal esnemeler yasanmustir. “Kendi habitusundan’ ¢ikmis olan 4sik, deyim yerindeyse
bocalamistir. Asigin yaratici-iiretici faaliyetine kaynaklik eden habitusun; bir zaman araligina
ihtiya¢ duyan muamma ¢6zmeler ya da uzun bir repertuar akisini icap ettiren asik fasillar1 gibi
kiiltiirel sermayeleri, bu habitusun adeta birer sembol pratikleri olarak kalmislardir” (Cinar, 2021, s.
186).

Sonug¢

Asiklik geleneginde mekan, asigin sadece eserini icra edebilecegi kapali/agik bir alan
degildir. Asiklarin icra mekaninda bellek/ es zaman/asik/bilingli dinleyici gibi bilesenlerin bir arada
ve yiiz ylize bulunmasi gerekmektedir. Bu bilesenlerden birinin olmamasi icra gelenegi icerisinde
biiylik bir boslugu olusturmaktadir. Calismada dikkat ¢eken unsur bu bilesenlerin modernite
icerisindeki icra mekanlarinda bir arada kullanilamamasidir. S6z gelimi asik, dinleyicinin
bilirkisiliginin farkindadir ve icrasini gelenegin gerektirdigi sekilde siirdiirmek zorunda oldugunu
bilir. Modernite igerisindeki icra mekanlarinda bu durum farklidir. Ekran vb. karsisindaki asik
dinleyicisinin biiyiik bir boliimii gelenege merakli dinleyicilerdir ayrica bilirkisi niteliginde olan
as1Z1in da miidahale etme sansi yoktur. Bagka bir drnek ise asikligin bir mahareti olan irticalen
sOyleme ya da usta mal1 eserleri hifzetme yoniidiir. Yine modernite icerisindeki icra mekanlarinda
(radyo, tv vb.) asigm irticalen sdylemesi kurgu olmakla birlikte usta mali eserlerini ise ezber
etmeden gorerek okumasi s6z konusu olabilir. Bu permiitasyon Orneklerle ¢ogaltilabilir.
Dolayisiyla modernite icra mekanlarinda medyanin yonlendirmesiyle sekillenen, popiilerite
merkezli bir asik modeli ortaya ¢ikmugtir.

Asiklar gegmisten giiniimiize giindem, kiiltiir ve sanat gibi toplumun sosyal yoniinii
ilgilendiren tiim konular1 topluma edebi ve miizikal sanatg1 kimligiyle ve gelenegine miinhasir
uygulamalarla iletmistir. Gelisen teknolojiyle beraber medya kisa bir zaman igerisinde toplumun
ilgisini kazanmis ve toplumu ilgilendiren diinyasal konular1 iletme gorevini asigin elinden almistir.
Medya ile asik arasinda islev catismasi yasanmis fakat ¢ok ge¢meden asiklar medyayr kendi
menfaati dogrultusunda kullanmistir. Bu sekilde radyo ile baglayan seriiven televizyon, sinema ve
internet/sosyal medya icra ortamlariyla devam etmis, bir yandan da plak, kaset, band kaydi vb.
albiim ¢alismalart siirdiiriilmiistiir. Asiklarin radyo ve televizyon programlarina katilmasinda (buna
albiim ve sinemalar da dahil) iki ana unsur bulunmaktadir; birincisi sosyo-kiiltiirel agidan
yiiriitmekte olduklar1 gelenegi tanitmak ve tanmirligini artirma adina daha genis kitlelere ulagsmak,
ikincisi ise ekonomik agidan kahvehane vb. mekanlardan elde ettikleri gelirin daha fazlasim
kazanabilmektir.

Gilinlimiiziin en yaygin modern asik kahvehaneleri sosyal medya organlaridir. Gelisen
teknolojiyle beraber Facebook, Instagram, YouTube vb. sosyal medya araglari araciligiyla canli
yayinlar acilmakta ve asik programlari yapilmaktadir. Popiiler bir icra mekani olan bu sosyal
medya yayinlari, televizyon programlarina nazaran daha gelenegi temsil eder 6zgiirliige sahiptir.
Bu mecrada reklam vb. kanal kosullar1 yoktur. Dolayisiyla destanlar ve hikayeler gibi manzum
eserlere uzun uzadiya yer verilebilmektedir. Her ne kadar televizyon programindaki bazi
kisitlamalar bu yontemle asilmis olsa da kahvehanelerin yerini doldurmasi s6z konusu olamaz.
Sebebi ise yine anlatic ve dinleyici arasindaki etkilesimdir. Asigin etkili séylemleri ve ifade sekli

7 Habitus: “Aliskanliklarin siireklilik ifade ederek bedende cisimlesmesi ve bu baglamda bir kiiltiirden etkilenmesidir”
(akt. Kaplan&Yardimcioglu, 2020, s. 27).

Turkish Studies, 17(3)



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Asiklarin icra-Mekan Seriiveni 409

karsisindaki dinleyici, ¢esitli terenniimlerle duygularini ifade eder ve begenisini aktarma hususunda
hayranligini, tebrik ve alkisini agiga gosterir. Bu durum da asigi etkiler, 45181 havaya sokarak daha
verimli bir sekilde sanatini icra etmesini saglar. Bu da baska bir boyuttan etkilesim durumudur.
Dolayisiyla geleneksellik adina dsik icra mekanlarinda es zamanl bir birliktelik olmali, fakat bu es
zamanlilik yiiz yiize olmalidir. Giinlimiizde gelenek kapsaminda yiiz yiize etkilesimin yasandigi
son mekan olan asik kahvehaneleri bilingli asiklar ya da gelenege goniil veren dinleyiciler
tarafindan her ne kadar yasatilmaya ¢abalansa da bu kahvehanelerin sayisi oldukca azdir, ayrica
turizm odakl illerde turizmin bir pargasi olarak kullanilmaktadir.

Kaynak¢a

Abdurrezzak, A. O. (2015). Yaygin egitim baglaminda sosyo-kiiltiirel islevleri acisindan koy
odalari: Kastamonu O6rnegi. Avrasya Uluslararasi Arastirmalar Dergisi,3(7), 33-47.
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/620381

Assmann, J. (2001). Kiiltiirel bellek, (A, Tekin, g¢ev.). Ayrint1 Yaynlar.

Balkaya, A. (2013). Mekan poetikasi baglaminda asik kahvehaneleri ve asik {izerinde kimi
fonksiyonlari. Turkish Studies,8(1), 881-889.
http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.3786

Bektas, E. (2016). Kars dsiklik gelenegi: Asik Bilal Esrari [Yayimlanmamus yiiksek lisans tezi].
Dokuz Eyliil Universitesi Giizel Sanatlar Enstitiisii.

Bektas, E. (2021). Performansve mekan baglaminda Kars dsikiik geleneginin doniisiimii
[Yayimlanmamis doktora lisans tezi]. Dokuz Eyliil Universitesi Giizel Sanatlar Enstitiisii.

Boyraz, S. (2001). “Iletisim araglarmin ozanlk gelenegi iizerindeki etkileri”, Folklor/Edebiyat, 26,
163-168.
http://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/seref boyraz_iletisim_araclari_ozanlik_gelenegi.pd
f

Cerrahoglu, M. (2011). Asiklarin sosyokiiltiirel hayattaki yeri ve 6nemi/ bir drneklem olarak
derdigok. Folklor/Edebiyat, 17, 143-156. Erisim adresi:
http://www.folkloredebiyat.org/sayilar/fe-67.pdf

Connerton, P. (2009). Modernite nasil unutturur? (¢ev. K. Kelebekoglu). Sel Yayincilik.

Cmar, S. (2021). Mekan ve habitus ekseninde dsik miizigi: Asik sanati sempozyumunda sunulan
bildiri, Kapadokya Universitesi. https://dx.doi.org/10.35250/kun/9786054448203

Cobanoglu, O. (1996). Asik tarzi siir geleneginde destan tirii monografisi [Yayimlanmamus
doktora tezi]. Hacettepe Universitesi Sosyal Bilimler Enstitiisii.

Durmaz, U. (2021). Asikligin yeni conkleri: Sosyal medyann dsiklar icin yeni bir yaratma ve icra
ortami olarak goriintimii: Asik sanati sempozyumunda sunulan bildiri, Kapadokya
Universitesi. https://dx.doi.org/10.35250/kun/9786054448203

Diizgiin, D. (2008). Asik edebiyati. Ocal Oguz (ed.). Tiirk halk edebiyati el kitabi, (235-278) icinde.
Grafiker Yaymlart.

Diizgiin, D. (2009). “Asiklik geleneginin degisim ve doniisiim siirecinde Baris Mango olgusu” Milli
Folklor, 84, 42-50. https://www.millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=84&Sayfa=39

www.turkishstudies.net/turkishstudies



410 Yakup Agar

Ediz, I. (2008). “Osmanli’dan cumhuriyetin ilk yillarina kahvehaneler ve sosyal degisim” Sakarya
Universitesi Fen Edebiyat Fakiiltesi Dergisi, 1, 179-1809.
http://www.fed.sakarya.edu.tr/arsiv/yayinlenmis_dergiler/2008_1/2008 1 15.pdf

Donmez, B. M. (2010). Torensel (cem) ve dinyasal Turk halk miizigi performansi i¢inde asiklik
geleneginin konumu. Cumhuriyet Universitesi Edebiyat Fakiiltesi Sosyal Bilimler Dergisi,
34 (1), 33-37. http://cujos.cumhuriyet.edu.tr/en/download/article-file/49844

Diindar, H. (2002). Asik Ali Cemali repertuvarindan parcalarin performans teorisi kapsaminda
degerlendirilmesi. Milli Folklor, 7(55), 81-94.
http://repository.bilkent.edu.tr/handle/11693/24618

Fidan, S. (2017). Asiklik gelenegi ve medya endiistrisi. Grafiker Yayinlari.

Giiven, U. Z. & Ergur, A. (2014). Diinyada ve Tiirkiye’de miizik sosyolojisinin yeri ve gelisimi,
Sosyoloji Dergisi,3(29), 1-19. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/4888

Kaplan, M. & Yardimcioglu, M. (2020) Alan, habitus ve sermaye kavramlariyla pierre bourdieu.
Habitus Toplumbilim Dergisi, 1, 23-37. https://dergipark.org.tr/en/download/article-
file/1197923

Kasimoglu, S. (2021). Cevrimici/sanal diinyada dsiklik gelenegi: Ankara cem evinde ozanlar giini
programi ve asik Ormani: Agsik sanati sempozyumunda sunulan bildiri, Kapadokya
Universitesi. https://dx.doi.org/10.35250/kun/9786054448203

Kopriild, F. (1999). Edebiyat arastirmalari (3. Baski). Tiirk Tarih Kurumu Basimevi.

Murtezaoglu, S. (2012). Kiiltiirel bellegin ritiiel yoluyla kurulusu. Motif Akademi Halkbilimi
Dergisi, 9, 344-350. https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/288513

Onat, H. (2021). Geleneksel kazak miizigi icracilar: ve performans ozelliklerinin performans teori
agisindan incelenmesi [Yayimlanmamis yiiksek lisans tezi]. Uludag Universitesi Sosyal
Bilimler Enstitiisii.

Ong, W. J. (1995). Sozlii ve yazili kiiltiir-soziin teknolojilesmesi (S. Postacioglu Banon, gev.). Metis
Yaynlart.

Ozarslan, M. (2001). Erzurum dsiklik gelenegi. Akgag Yayinlart

Ozdemir, E. (2016). Sosyo-kiiltiirel bir miizik icra ortami olarak asik kahvehaneleri ve bursa asiklar
kahvesi. Rast Miizikoloji Dergisi. 4(1), 1153-1165.
https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/545801

Ozdemir, N. (2008). Medya, kiiltiir ve edebiyat. Geleneksel Yayincilik.

Safi, I. (2018). “Cumhuriyet déneminde kahvehanelerin mekansal islevselligi ve siyasal figir
olarak kahvehaneler.” Cankiri Karatekin Universitesi Iktisadi ve Idari Bilimler Fakiiltesi
Dergisi,8(2), 293-304. https://doi.org/10.18074/ckuiibfd.473612

Tasliova, M. M. (2006a). Kars sozel hikayeciliginin icra ortamlari. Tiirkbilig,11, 164-188.
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/989437

Tasliova, M. M. (2006b). Kars'ta sozel hikdayecilik ve hikdyeler[Yayimlanmamig doktora tezi].
Hacettepe liniversitesi sosyal bilimler enstitiisi.

Tasliova, M. M. (2014). “Stiidyoya tasian asiklik veya 'stiidyo tipi' dsikliga dogru: sozlii < dogal>
ve dijital <elektronik> icra yapilar1 iizerinde mukayese. Turkbilig/turkoloji Arastirmalar
Dergisi, 27, 79-104. https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/143300

Turkish Studies, 17(3)



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Asiklarin icra-Mekan Seriiveni 411

Thompson, J. B. (2019). Medya ve modernite (haz. S. Oztirk). Kirmuzi Yaymlari.
https://kirmiziyayinlari.com/wp-content/uploads/2017/11/Medya-ve-Modernite-Web.pdf

Tiirkmen, F. (2011). Oguzlarn idari yap1 ve boy teskilatlarinda dikotomik 6zellik .Tiirk Diinyast
Incelemeleri Dergisi, 11(1), 2-5. https://dergipark.org.tr/tr/pub/egetdid/issue/34444/380510

Yardimci, M. (2014). Gegmisten giiniimilize ozanlik gelenegi ve bu siirecte iletisim araglarinin
rolii. Erciyes Ayhk  Fikir ve Sanat  Dergisi, 37(435), 27-30.
https://docplayer.biz.tr/17019334-Erciyes-aylik-fikir-ve-sanat-dergisi-ulusal-hakemli-
dergi-issn-1300-4689.html

Yolcu, M. A. (2012). Kadm icracilar baglaminda Balikesir diigiin torenlerinde mani icrast. Uludag
Universitesi Fen-Edebiyat Fakiiltesi Sosyal Bilimler Dergisi, 13(22), 113-132.
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/214282

www.turkishstudies.net/turkishstudies



	1AçarYakup_gts-397-411

