
 

Research Article / Araştırma Makalesi 

 

Cite as/ Atıf: Açar, Y. (2022). Gelenek ve modernite dikotomisinde âşıkların icra-mekân serüveni. Turkish Studies, 

17(3), 397-411. https://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.62429 

Received/Geliş:14 May/Mayıs 2022 Checked by plagiarism software 

Accepted/Kabul:25 June/Haziran 2022 © Yazar(lar)/Author(s) | CC BY-NC 4.0 
Published/Yayın: 30 June/ Haziran 2022  

 

Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Âşıkların İcra-Mekân Serüveni 

The Performance-Space Adventure of Minstrels in the Dichotomy of Tradition and Modernity 

 

Yakup Açar* 

 

Abstract: In the minstrelsy tradition, space should not be considered as a space where the minstrel only 

performs. In the formation of minstrels' spaces where oral culture is performed; memory, synchronously, 

important dynamics, such as minstrels and conscious listeners, need to be together and face to face. This 

togetherness is one of the unwritten rules of tradition. The aim of the study is to talk about the changing types 

of performance spaces in the transition process from tradition to modernity and the performance practices 

applied in these places, and also to evaluate the practices applied in the changing execution spaces from the 

framework of tradition. In the research, the existing records and documents were examined by using the 

documentary scanning model and in this way, the theoretical framework and findings of the study were 

obtained.Seeing that the agenda and artistic needs of the society are met with these opportunities with the 

developing technology, the minstrel has created a new performance space by keeping up with the digital age. 

The adventure that started with radio continued with performance venues such as television, cinema and 

internet/social media, and on the other hand, album works such as records, cassettes, band recordings, etc. 

were carried out. The minstrel used these new performance venues for two different purposes, both to convey 

the culture to more people, to promote and to advertise himself, and to earn more than the income he earned 

from the coffee houses. As a result, the places of performance within modernity have increased the target 

audience of the minstrel and brought this culture to the brink of re-popularizing it throughout the country. 

However, the various important genres (epics, stories, long narratives) and practices (improvisation 

discourse, solving enigmas, etc.) performed within the tradition have not been performed or could not be 

performed in the places of modernity. Because in the execution spaces within modernity, time, synchronicity 

and face-to-face interaction cannot coexist.  Therefore, in the places of modernity, tradition is partially 

represented and the media-shaped models of popularity-centered minstrels have emerged. 

Structured Abstract: In the minstrelsy tradition, space should not be considered as a space where the 

minstrel only performs. In the formation of minstrels' spaces where oral culture is performed; memory, 

synchronously, important dynamics, such as minstrels and conscious listeners, need to be together and face to 

face.This togetherness is one of the unwritten rules of tradition.The tradition of minstrelsy and the minstrels 

who perform this tradition have never stopped looking for places to perform their art within the dichotomy of 

tradition and modernity (although they sometimes despair in the process of adaptation).The aim of the study 

is to talk about the changing types of performance spaces in the transition process from tradition to modernity 

and the performance practices applied in these places, and also to evaluate the practices applied in the 

changing execution spaces from the framework of tradition. In the research, the existing records and 

documents were examined by using the documentary scanning model and in this way, the theoretical 

 
*Dr. Öğr. Üyesi, Kafkas Üniversitesi Dede Korkut Eğitim Fakültesi, Güzel Sanatlar Eğitimi Bölümü 

Asst. Prof. Dr. KafkasUniversity, Dede Korkut Faculty of Education, Department of Fine Art Education 

 0000-0001-8682-6396  

yakupacar8@hotmail.com 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


398                    Yakup Açar

 

Turkish Studies, 17(3) 

framework and findings of the study were obtained.As per our subject, the changes experienced by the 

tradition of minstrelsy, which has an ancient past, with the developing technology and especially the effects 

of these changes on the application places, which is the most important dynamic in the continuation of the 

tradition, will be emphasized.At the beginning, it should be noted that as a result of these technological 

developments, the tradition of minstrelsy has caused concern that ‘’it will be forgotten at an important level’’ 

and that ‘’there will be a contraction’’ on some experts. The change of minstrels' performance spaces and the 

reshaping of performance spaces depending on this change is an issue that needs to be discussed in detail in 

the "performer-listener" functionality from the point of view of performance theory. According to the 

performance theory approach, the listener is not unconscious and is equipped to evaluate the minstrel. The 

listener, who is as culture-acknowne as the minstrel, keeps the minstrel fit and increases the ability to 

perform in terms of accompanying and supervising the minstrel. With the changing world, minstrels have 

started to look for new places of performance other than village rooms, inns, tekkes and coffee houses, etc. 

due to various economic and sociological reasons. At first, these new performance venues were casinos, fairs, 

hotels, restaurants, weddings, festivals and special days/ nights etc. where one could interact with the 

audience.In such places of performance, the rules of tradition have not been exceeded much and the 

representation of tradition has been tried to be maintained. Undoubtedly, coffeehouses are places identified 

with  performance of minstrels. Coffeehouses are known as the first places of performance of minstrels, but 

coffeehouses began to form in Istanbul at the beginning of the 16th century and then spread to 

Anatolia.Before this period, village rooms, inns and tekkes were the places of common  performance spaces 

of minstrels. This order was taken into consideration in the study and the places which minstrels performed 

most intensely, the minstrels’ coffeehouses, were more detailed.In the coffeehouses that were included in the 

Turkish culture with the 16th century, socio-cultural and agenda issues such as conversations, entertainments, 

discussions, criticisms and civil organizations were discussed apart from drinks and games. After the rapid 

spread of coffeehouse culture to Istanbul and then to Anatolia, it started to be the favorite performance places 

of minstrels. The chapters performed in village rooms, inns and tekkes were now moved to coffeehouses and 

these places became the new mainstay center of the minstrels.Later, with the developing technology, the 

minstrels, who saw that the mass media attracted the attention of the society and provided the social life and 

art phenomena with these opportunities, started to take an active role in the media by turning this situation in 

their favor.The adventure that started with radio continued with television, cinema and internet/social media 

performance environments, and on the other hand, album works such as records, cassettes, band recordings, 

etc. were continued. In this way, the minstrel's recognition in the eyes of the masses increased, but various 

types of performance depending on the tradition became unusable.Therefore, models of being a minstrel 

centered on being popular through the media and places of performance have emerged. From past to present, 

minstrel has conveyed all the issues that concern the social aspect of the society such as agenda, culture and 

art to the society with the identity of literary and musical artists and practices specific to the tradition.With 

the developing technology, the media gained the attention of the society in a short time and took the task of 

conveying the worldly issues that concern the society from the minstrel. There was a conflict of function 

between the media and the minstrel, but soon the minstrels used the media for their own benefit.In this way, 

the adventure that started with radio continued with television, cinema and internet/social media performance 

environments, and on the other hand, album works such as records, cassettes, band recordings, etc. were 

continued. There are two immediate elements to minstrels' participation in radio and television programs 

(including albums and cinemas); The first is to reach wider masses in order to promote the tradition they are 

carrying out in socio-cultural terms and to increase their recognition, and the second is to earn more income 

from places such as coffee houses in economic terms.The most common modern minstrel’s coffeehouses 

today are social media tools. With the developing technology, live broadcasts are opened through social 

media tools such as Facebook, Instagram, YouTube etc. and minstrel programs are made. These social media 

broadcasts, which are a popular place of performance, have more freedom to represent tradition than 

television programs.There are no channel conditions such as advertising etc. in this medium, soverse Works 

like epics and stories can be included at length.Although some restrictions on television programming have 

been overcome by this method, it is not possible to replace coffeehouses. The reason is again the interaction 

between the narrator and the listener. In the face of the minstrel's effective discourses and expression, the 

listener expresses his feelings with various terennums and shows his admiration, congratulations and 

applause to the minstrel in terms of conveying his appreciation. This situation affects also the minstrel and 

puts the misntrel in the air and allows him to perform his art more efficiently. This is a state of interaction 

from another dimension. Therefore, in the name of traditionality, there should be a simultaneous unity in the 

places of minstrel's performance, but this synchronicity should be face-to-face.Today, although the minstrel's 



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Âşıkların İcra-Mekân Serüveni               399 

 

www.turkishstudies.net/turkishstudies 

coffeehouses, which are the last place in the tradition, are tried to be kept alive by conscious minstrels or 

listeners who are devoted to tradition, the number of these coffeehouses is quite small, and they are also used 

as a part of tourism in tourism-oriented provinces. 

Key Words: Musigology, Minstrel, Minstrelsy Tradition, performance, space, media, modernity 

 

Öz: Âşıklık geleneğinde mekân, âşığın sadece performansını sergilediği bir alan olarak düşünülmemelidir. 

Sözlü kültürün icra edildiği âşık mekânlarının oluşmasında; bellek, eş zaman, âşık ve bilinçli dinleyici gibi 

önemli dinamiklerin bir arada ve yüz yüze olması gerekir. Bu birliktelik geleneğin yazılı olmayan 

kurallarındandır. Araştırmanın amacı; gelenekten moderniteye geçiş sürecindeki değişen icra mekân 

türlerinden ve bu mekânlarda uygulanan icra pratiklerinden bahsetmek, ayrıca değişen icra mekânlarında 

uygulanan pratikleri gelenek çerçevesinden değerlendirmektir. Araştırmada belgesel tarama modeli 

kullanılarak var olan kayıt ve belgeler incelenmiş ve bu yolla çalışmanın kuramsal çerçevesi ve bulguları elde 

edilmiştir. Gelişen teknolojiyle beraber toplumun gündem ve sanat ihtiyacının bu olanaklarla karşılandığını 

gören âşık, dijital çağa ayak uydurarak yeni icra mekânını oluşturmuştur. Radyo ile başlayan serüven 

televizyon, sinema ve internet/sosyal medya gibi icra mekânlarıyla devam etmiş, bir yandan da plak, kaset, 

band kaydı vb. albüm çalışmaları yürütülmüştür. Âşık bu yeni icra mekânlarını; hem kültürü daha çok 

kişilere ulaştırma, tanıtma ve kendi reklamını yapma hem de kahvehanelerden elde ettiği gelirden daha 

fazlasını kazanma gibi iki farklı amaçla kullanmıştır. Sonuç olarak, modernite içerisindeki icra mekânları 

âşığın hedef kitlesini artırmış ve ülke genelinde bu kültürü yeniden popüler etme eşiğine getirmiştir. Ancak 

gelenek içerisinde icra edilen önemli çeşitli türleri (destan, hikaya vb. uzun anlatılar) ve uygulamaları 

(irticalen söyleme, muamma çözme vb.) modernite icra mekânlarında icra etmemiş/edememiştir. Çünkü 

modernite içerisindeki icra mekânlarında süre, eş zamanlılık ve yüz yüze etkileşim bir arada olamamaktadır. 

Dolayısıyla modernite icra mekânlarında geleneğin kısmen temsil edildiği ve medyanın şekillendirdiği 

popüler olma merkezli âşık modelleri ortaya çıkmıştır. 

Anahtar Kelimeler: Müzikoloji, Âşık, Âşıklık Geleneği, performans, mekân, medya, modernite 

 

Giriş 

Gelenek, herhangi dış etmenlerden soyutlanarak çeşitli değişim/etkileşimlere maruz 

kalmamasıyla değil, bir sürekliliğe sahip olması ile hayat bulmaktadır (Düzgün, 2009, s. 42). 

Toplumlar var olduğu sürece daima başka toplumlarla etkileşim halinde olmuş ve çeşitli kültür alış 

verişinde bulunarak geleneklerini şekillendirerek sürdürmüşlerdir. Konumuz itibariyle Türklerin 

Orta Asya’dan Anadolu’ya göç etmesi ve de İslamiyet’i kabul etmesi gibi iki ana etkileşim türü 

sonucunda ozan-baksı geleneğinin âşıklık geleneğine dönüştüğünü bu duruma örnek olarak 

gösterebiliriz. 

Geleneğin estetik araç ve ifadelerinin değişmesi, günümüz gündelik yaşamın (özellikle 

kentlerde) kompleks bir yapıda olmasının doğal sonucuna bağlıdır diyebiliriz. Bu karmaşık durum 

sosyolojik açıdan yeni kavramların ortaya atılmasına sebep olmuştur. “Ticaretin belirleyiciliği 

doğrultusunda hızlanan ve karmaşıklaşan toplumun gözlemlenmesi ‘modern’ kavramının içerdiği 

özelliklerin aşamalı olarak ortaya çıkmasını sağlamıştır” (Güven& Ergur, 2014, s. 11).  

Genel anlamda, geleneğe karşıt olarak ve toplumun yaşam alanındaki değişim ya da 

dönüşümü şeklinde ifade edilen modernite, Connerton (2009, s. 14)’a göre “feodal ve atadan kalma 

sınırlamaları küresel ölçekte alaşağı eden kapitalist dünya pazarının oluşmasıyla birlikte toplumsal 

dokuda meydana gelen nesnel dönüşümü; psikolojik bakımdan da zümrelerin değişmez 

hiyerarşisinden aşamalı olarak kurtulmasıyla birlikte yaşamsal fırsatların genişlemesidir.”  

Connerton’un ifade ettiği bu değişim modeline günümüzde kitle iletişim araçlarının 

öncülük ettiğini söyleyebiliriz. “İletişim medyasının gelişimi, modernite demeye başladığımız 

şeyin kurucusu olan bir dizi gelişimsel sürece karmaşık biçimlerde dokunmuştur. Bu yüzden, şayet 

modernitenin doğasını yani modern toplumların kurumsal özelliklerini ve bu toplumlar tarafından 



400                    Yakup Açar

 

Turkish Studies, 17(3) 

yaratılan yaşam koşullarını anlamak için iletişim medyasının gelişimine ve etkisine merkezi bir rol 

vermek gerekir” (Thompson, 2019, s. 19). 

Konumuz kapsamında olan âşıklık geleneği ve bu geleneği icra eden âşıklar, gelenek ve 

modernite dikotomisi1 içerisinde (uyum sürecinde yer yer umutsuzluğa kapılsalar da) sanatlarını 

icra edecek mekânlar aramaktan hiçbir zaman vazgeçmemişlerdir.  

Âşıklık geleneği içerisinde mekân, “âşıkların eserlerini icra ettiği yer” tanımının ötesinde, 

birden fazla olgularla meydana gelebilen yerlerdir.  Âşıkların “gelenek” ve “modernite” 

içerisindeki icra mekânlarına ve pratiklerine değinmeden önce; icra mekânını oluşturan olgulara 

değinilmiştir.  

Gelenek içerisindeki icra mekânı, âşığın performansını geleneğin gerektirdiği tüm olgularla 

birlikte dinleyiciye sunduğu yerdir. İcranın yürütülmesinde bellek/eş zaman/âşık/bilinçli dinleyici 

tamlaması gereklidir.  

Âşığın gelenek içerisindeki ilk icrası sözlü şekildedir ve gelenek ortamını sağlayan olgu 

ise; hatırlatma eylemini gerçekleştiren bellektir. “Toplumu bir arada tutan değerler, inanışlar, ortak 

tutum ve davranışlar bellek yoluyla sürekliliği ve kimliğin devamlılığını sağlar” (Murtezaoğlu, 

2012, s. 345). Assmann (2001, s. 65) yazılı kayıt imkânlarından önce toplumun kimlik koruyucu 

bilgisi için insan belleğine ihtiyaç duyulduğunu ve bu birlik sağlayıcı ve eyleme yönelik “kuralcı ve 

biçimsel” itkilerini yerine getirebilmesi için “kaydetme”, çağırma” ve “iletme” ya da “şiirsel 

biçim”, “ritüel sunuş” ve “toplumsal katılım” şekline üç koşulun gerekli olduğunu ifade etmiştir. 

Kimliği koruyan bilginin saklanabilir biçime sokulması; metnin, ses, vücut, mimikler, el-kol 

hareketleri, ritm ve ritüel eylemden ayrılmaz bir şekilde olması; çok yönlü sanatsal iletişim araçları 

aracılığıyla sunulması gerekçeleriyle şiirsel biçim unsurunu vurguyla belirtmiştir.  

Bir diğer gelenek içerisindeki icra mekânının dinamiği ise zamandır. Sözlü kültür 

ortamında icra, yüz yüzedir ve âşık ile dinleyici arasında anlık iletişim olmalıdır. Mekân 

kavramının, sosyal yaşam içerisinde zaman ile ilişkilendirildiğinde doğru bir anlam kazanacağı 

ifade edilir (Bektaş, 2021, s. 56). Mekân sadece etrafı duvarlarla çevrili bir yer değil, peteklerinin 

binlerce gözünde zamanı sıkıştırılmış olarak tutan bir yerdir (Bachelard 2008’dan akt. Balkaya, 

2013, s. 882). Henry Glassie’e göre de “gelenek bir şeyin icra edildiği atmosfer ‘zaman/an’ ile 

birlikte aktarılmasıyla sürdürülebilir” (Gülüm, 2017’den akt. Kasımoğlu, 2021, s. 304).  

Çobanoğlu (2002) elektronik kültür ortamının yazılı kültür ortamına2 nazaran sözlü kültür 

ortamına daha yakın gibi göründüğünü fakat bu durumun yanıltıcı olduğunu düşünmektedir. Çünkü 

teknolojiyle değişen icra ortamı “değişen dinleyici kitle” tehlikesini de peşinden getirmektedir (akt. 

Taşlıova, 2014, s. 95).  Bu durumdan da anlaşılacağı üzere bilinçli dinleyici kitle “gelenek” 

içerisindeki icra mekânında çok önemli bir yere sahiptir.  

Âşıkların icra mekânlarının değişmesi ve bu değişime bağlı olarak icra mekânlarının 

yeniden şekillenmesi, performans teori3 açısından “icracı-dinleyici” işlevselliğinde detaylıca ele 

alınması gereken bir konudur. Performans teori anlayışına göre dinleyici bilinçsiz değildir ve âşığı 

 
1Dikotomi: Sosyologlar, sosyal yapı içerisinde “ikili yapıyı” analiz etmekte kullanmaktadırlar. Örneğin Gordon Marshall 

dikotomiyi “yalnızca iki kategorisi olan” değişkenler olarak tanımlamıştır. Herhangi bir sosyolojik problem ele alınırken 

konuya nereden başlanacağı, kendi bakış açılarına göre ele aldıkları problemi ortaya koyup karşılaştırma yapabilecekleri 

sabit bir noktaya ihtiyaç duymuşlardır (Türkmen, 2011, s. 12).   
2 Âşıklık geleneği içerisinde sözlü ortam ile başlayan gelenek yazılı ortamla devam etmiştir. Cönk ile başlayan yazılı icra 

ortam ürünü sonralarında yerini kitap, dergi vb. ürünlere bırakmıştır. Günümüzde dijital cönk olarak nitelendirilen sosyal 

medya sayfaları, sözlü kültür ortamı geleneğinin şekil değiştirerek devam ettiğini göstermektedir. Ayrıntılı bilgi için bkz. 

(Durmaz, 2021).  
3 Performans teori, performans olayının icracı, dinleyici ve icra gibi dinamikler ile birlikte performansa etki eden 

faktörleri inceleyen bir teoridir. Performans teori; gösterimci kuram, bağlamsal kuram ve icracı kuram olarak da 

nitelendirilmektedir (Dündar, 2002; Yolcu, 2012; Onat, 2021). 



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Âşıkların İcra-Mekân Serüveni               401 

 

www.turkishstudies.net/turkishstudies 

değerlendirme donanımındadır. Âşık kadar kültüre vakıf olan dinleyici âşığa eşlik etme ve 

denetleme konusunda âşığı zinde tutup icra kabiliyetini artırmaktadır.  

Kitle iletişim aracı olan medyanın dinleyici üzerinde olan hâkimiyeti sonucu âşıklar da icra 

ortamlarını değiştirmek zorunda kalmış ve bu değişimle birlikte âşığın dinleyici ile olan iletişimi de 

boyut değiştirmiştir. Değişen icra ortamındaki bilirkişi sıfatında olan dinleyici kitle, yerini gelenek 

meraklısı dinleyiciye bırakmıştır. Bu durum karşısında tenkit unsuru bir dinleyici göremeyen âşık, 

geleneği doğru temsil etme kaygısından uzaklaşmıştır.  

Âşıklar, değişen dünya ile birlikte, çeşitli ekonomik ve sosyolojik sebepler kaynaklı köy 

odaları, hanlar, tekkeler ve kahvehaneler vb. dışında yeni icra mekânları arama yollarına 

koyulmuştur. Bu yeni icra mekânları ilk başlarda yine dinleyicisi ile etkileşim halinde olunabilen 

gazino, fuar, otel, restoran, düğün, festival ve özel gün/geceler vb. mekânlar olmuştur. Bu tür icra 

mekânlarında geleneğin kuralları pek fazla aşılmamış ve geleneğin temsiliyeti sürdürülmeye 

çalışılmıştır. Sonralarda gelişen teknolojiyle beraber kitle iletişim araçlarının toplumun ilgisini 

çektiğini ve sosyal yaşam ve sanat olgularını bu olanaklarla sağladığını gören âşıklar, bu durumu 

lehlerine çevirerek medyanın içerisinde etkin bir rol almaya başlamışlardır (Özdemir, 2008).  

Radyo ile başlayan serüven televizyon, sinema ve internet/sosyal medya icra ortamlarıyla devam 

etmiş, bir yandan da plak, kaset, band kaydı vb. albüm çalışmaları sürdürülmüştür. Bu yolla aşığın 

kitleler karşısında tanınırlığı artmış fakat geleneğe bağlı çeşitli icra türleri kullanılmaz olmuştur. 

Dolayısıyla medya aracılığıyla popüler olma merkezli âşık modelleri ve icra mekânları ortaya 

çıkmıştır.  

Yukarıda bahsi geçen icra mekânlarındaki değişim gelenek (sözlü ortam) ve modernite 

(ikincil sözlü/elektronik ortam) olarak iki ayrı başlıkta ele alınacaktır. Söz konusu başlıklara 

geçmeden önce geleneğin hamileri olan âşıkların sosyo-kültürel bağlamda toplum içerisindeki yeri 

ve önemine değinilecektir.  

Âşığın Sosyo-Kültürel Yapı Üzerindeki Etkisi 

Gelenek ve görenek, sosyo-kültürel bağlamda toplumların yaşam biçimlerini, değer 

yargılarını ve dünya görüşlerini muhafaza ve temsil eden bir kaynaktır. Geleneğin nesilden nesle 

aktarılmasının temeli sözlü kültüre dayanır. Âşıklık geleneği ile müsemma olan sözlü kültür 

geleneği sayesinde çeşitli Türk kültür dinamikleri günümüze kadar ulaşmıştır. Âşıklar da bu 

kültürün bellek koruyucuları olarak öne çıkmışlardır. 

Âşıklar, İslamiyet’in kabulüyle beraber gelenek içerisindeki büyücülük, hekimlik ve din 

adamlığı gibi görev ve ilkelerini; tasavvufa, eğitimciliğe ve sanat temsilciliğine bırakmıştır. Âşıklar 

şiirlerinde, geçmişte ve de yaşadığı dönemdeki sosyolojik olayları gerçekçi ve akılcı bir şekilde 

kendi üsluplarıyla işlemiştir. Âşıklar bir sözcü olarak toplum nezdinde rahatsızlık duyulan 

meseleleri dile getirmekten hiçbir zaman çekinmemiş, asli bir görev olarak bilmişlerdir. Ayrıca 

toplumu ilgilendiren tüm olayları (politik, tarihi, kültürel, günümüz, gelecek vb.) bir nevi ulak4 

göreviyle halka duyurmuşlardır. 

Âşıklar; temsilci, aktarıcı, taklip edici, yol gösterici, uyarıcı, sözcü ve örnek model gibi 

vasıflara sahip kişilerdir. Bu ve daha fazlası vasıfları elde etmek ve uygulamak için geleneksel 

öğretim modeli olan usta-çırak sistemi içerisinde meşakkatli bir yoldan geçmeleri gerekmektedir.  

Âşıkların bahsi geçen vasıfların üstünde bir vasfı daha vardır ki tüm sosyolojik olguları bu vasıfla 

topluma ifade eder. Bu vasıf, edebiyat ve müzik türleri üzerindeki hâkimiyetlerinin göstergesi olan 

“sanatçı” vasfıdır.  

 
4Âşıklar,  “toplum sözcüsü” olarak toplumsal olayları duyurma eylemini “halk adına yayın yapma” işlevinde olan kitle 

iletişim dinamiklerinden “medya”nın eline bırakmıştır. Sonrasında âşık ve medya arasında bir işlev mücadelesi 

başlamıştır. Bu mücadelenin sonucunda medya-âşık etkileşiminin doğurduğu olumlu/olumsuz sonuçlar bu çalışma 

içerisinde başka bir başlık altında değerlendirilmiştir.    



402                    Yakup Açar

 

Turkish Studies, 17(3) 

Kültür hamisi âşıkların vasıfları ve uygulamalarına yönelik önemli noktalara değinme 

adına çeşitli kaynakların ifadelerine yer vermek istenilmiştir; Cerrahoğlu, (2011, s. 143) âşıkların, 

sosyo-kültürel yapının şekillenmesinde ve insan hayatına ilişkin dönemlerin gelenek ve göreneklere 

göre ifade edilmesinde önemli bir görevi yerine getirdiğini, ayrıca toplumsal, gündelik ve toplumu 

derinden etkileyen olayları işlediklerini söyler. Bu ifadeyle âşığın temsilci, aktarıcı ve sözcü 

vasıflarına gönderme yapmıştır.  

Âşığa, yöre halkının duyduğu saygının bir anlamı vardır. İcra sırasında aşığın söyledikleri 

dinleyenlere hem hoş vakit geçirtmek gibi bir fonksiyonu üstlenir hem de kimi zaman, bundan daha 

da önemli olarak, öncelikle gençlerin, genelde ise bütün dinleyici kitlenin bilgilenmesini sağlar  

(Taşlıova, 2006a, s. 180).  Bu söylemden anlaşılacağı üzere âşık, dinleyici karşısında bilge kişi 

vasfındadır ve nasihatleriyle dinleyicilere öğretilerde bulunur.   

Özarslan, (2021, s. 172) âşıkları ayakta tutan hususların “Kıbrıs meselesi, ortak pazar, 

Avrupa, Almanya, gençlik, pop müzik, din ve ahlak kaygısı, örf adet endişesi, değerlere bağlılık, 

geçim darlığı, hayat pahalılığı, toplumsal eleştiri, halkın protesto ihtiyacı, mahalli problemler, göç, 

gurbet duygusu, sıla hasreti, zaman değişmesi” gibi toplumsal konular olduğunu ifade etmiştir. 

Özarslan’ın açıklamasında âşığın sözcü vasfı vurgulanmıştır. 

Bektaş, (2021, s. 75) âşıkların meclisler ve eğlenceler gibi geleneğin bağlamları dışında, 

gündelik hayatın içinde de geleneksel âşık kimliğine uygun, kendi aralarında da farklı 

referanslardan hareketle bir müzakere sonucu “âşığa yakışan” davranışlar sergilediklerini, kendi 

aralarında üstünlüklerini kanıtlamaya yönelik davranışlarda bulunmadıklarını ve “âşığın yüce 

gönüllü olması gerektiği” söyleminin daima dile getirildiğini ifade etmiştir. Bu açıklamayla da 

aşığın toplum içerisinde örnek model olma vasfı anlaşılmaktadır. 

Mustan Dönmez, (2010, s. 34) âşıkların sahip olduğu kültürel miras ve geleneği, usta-çırak 

ilişkisine bağlı olarak sözlü aktarım modeliyle gelecek kuşaklara taşıdığını ve bu aktarımın 

sözlerdeki derin anlam ve müzikal üretim gerektiren bireysel yeteneklerle icra edilebildiğini ifade 

etmiştir. Mustan Dönmez, bu ifadesiyle âşıkların aktarıcı ve sanatçı vasıflarına değinmiştir.  

Çınar (2021, s. 176) Türk halk müziği içerisinde büyük bir önem temsil eden âşık 

müziğinin, alana özgü işleyişlerinden ödün vermeyen âşıkların içselleştirmeleriyle hayat bulduğunu 

ifade eder. Çınar, müziği bir yaşam tarzı olarak benimsemiş olan âşıkların edebiyat bilinciyle ve 

müzik belleklerindeki sermayeyle kendi müzik kültürlerini ve üsluplarını inşa ettiğini 

belirtmektedir. Çınar, bu ifadesiyle âşığın müzik icracısı vasfını ön plana çıkarmıştır. 

Yukarıda örnekleri verilen vasıfların dışındaki tüm vasıflara yönelik birçok kaynağın 

olduğunu belirtmekte fayda var. Buradaki birkaç örnekle âşığın toplum üzerindeki etkisine, 

aktarıcılığına, rol model olma durumuna ve bilhassa bu icraatları sanat ile yaptığına değinilmek 

istenmiştir. Çalışmanın bu aşamasından sonra “gelenek içerisindeki” âşık icra mekânları ve işlevsel 

durumu çeşitli kaynaklar ışığında anlatılmaya çalışılmıştır.  

Gelenek İçerisindeki Âşık İcra Mekânları 

Âşıklık geleneği, Türklerin Orta Asya medeniyetindeki geleneği olan ozan-baksı 

geleneğinin Osmanlı topraklarında şekillenerek günümüzdeki halini alan kadim bir gelenek olduğu 

daha önce de belirtilmişti. Tarihsel süreç içerisinde sosyo-kültürel açıdan çeşitli değişim ve 

dönüşümlere uğrayan âşıklık geleneğinin unutulmaya yüz tutacağı konusunda zaman zaman çeşitli 

endişeler yaşanmıştır. Bu endişenin ana sebebi âşıkların icra mekânlarındaki görülen değişikler ve 

geleneğin icra boyutundaki kısıtlamaları olabileceği düşünülmektedir.  

Âşıklık geleneğinde icra ortamları “sözlü”, “yazılı” ve teknolojinin gelişimiyle beraber 

ortaya çıkan “elektronik kültür ortamı” şeklinde üç başlıkta toplanmaktadır (Ong, 1995; 

Çobanoğlu, 1996; Özarslan, 2001; Düzgün, 2008). Çalışmanın bu başlığı altında sözlü kültür 

ortamı; modernite başlığı altında ise elektronik kültür ortamı değerlendirilecektir. Yazılı kültür 



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Âşıkların İcra-Mekân Serüveni               403 

 

www.turkishstudies.net/turkishstudies 

ortamı5 âşıkların yetişmesi ve eserlerinin geniş kitlelere ulaşılması açısından önemli bir icra 

olmuştur, fakat çalışma kapsamında ortaya konulması düşünülen husus âşıklık geleneğinin 

dinleyici merkezli icra mekânlarındaki sosyo-kültürel durumu ve işlevinin bir çeşit mukayesesidir. 

Dolayısıyla yazılı kültür ortamı değerlendirme dışına alınmıştır. Bu başlık altında sözlü gelenek 

kapsamında geleneksel icra mekânları olan köy odaları, hanlar, tekkeler ve bilhassa kültürün temsil 

mekânı olan kahvehaneler ele alınacaktır. 

Bektaş (2021, s. 54) çalışmasında âşıklarla mülakat yapmış ve âşıkların geleneksel icra 

mekânlarını geleneğe ilgi duyan ve bu geleneği öğrenmek isteyen aday âşıklar için birer eğitim 

kurumu olarak gördüklerini aktarmıştır. “Usta âşıkların bu mekânlarda sanatlarını icra ederken 

gösterdikleri tüm davranışları, çırak âşıklar için ders niteliğinde olup, geleneğin öğrenilmesinde ve 

sürdürülmesinde önemli bir etken olmuştur.”  

Şüphesiz kahvehaneler âşıklar ile müsemma icra mekânlarıdır. Kahvehaneler âşıkların ilk 

icra mekânları olarak bilinir fakat kahvehaneler 16. yüzyıl başlarında İstanbul’da oluşmaya 

başlamış ve sonrasında Anadolu’ya yayılmıştır.6 Bu süre zarfından önce âşıkların icra mekânları 

köy odaları, hanlar, tekkeler gibi yaygın meşk ortamları olmuştur.  Çalışmada bu sıra göz önünde 

bulundurulmuş ve âşıkların en yoğun olarak performanslarını sergiledikleri âşık kahvehaneleri 

biraz daha detaylandırılmıştır.  

Köy odaları, Türklerin sosyal yaşam içerisinde, yardımlaşma, dayanışma, eğlence, 

misafirperverlik ve daha fazlası kültürel değerlerin öğretildiği ve sözlü kültürün icra edildiği 

mekânlardır. Abdurrezzak (2015, s. 44) köy odalarının işlevini açıklarken usta-çırak ilişkisinin 

yaşandığı âşıklık geleneğine ve masal/destan/hikâye gibi anlatma geleneğine ev sahipliği yaptığını, 

dolayısıyla köy odalarında yaygın eğitimin öğretileri ve kazanımlarının oluşmasına zemin 

hazırladığı konusuna dikkat çekmiştir. “Köy odaları, köy yaşantısında halkın sosyo-kültürel 

paylaşım alanı ve âşık tarzı hikâye ve şiirlerin halka sunulduğu önemli icra mekânlarıdır. Köy 

odaları düğün ve eğlencelere ev sahipliği yaptığı gibi, özellikle âşık fasılları için kullanılan, âşıkla 

köy halkının bir araya gelerek meclislerin kurulduğu yerlerdir” (Bektaş, 2016, s. 55). “Köy 

odalarında yapılan fasıllar genellikle sonbahar veya kış aylarında gerçekleştirilir. Yaz dönemi, iş 

yoğunluğunun yaşandığı bir mevsim olmasından dolayı bu tür toplantılar için elverişli değildir. 

İlkbahar ve sonbahar aylarında yoğunlaşan düğünlerde ve kış aylarının uzun gecelerinde âşık 

fasılları için köy odalarında meclisler kurulurdu. Nitelik olarak, köyde saza ve söze meraklı hünerli 

kişilerin kurduğu bu meclisler, kimi zaman aşığın isteği ile de oluşturulabilmekteydi” (Taşlıova, 

2006a, s. 177). Çobanoğlu (1996, s. 321) sosyo-kültürel açıdan âşıklık geleneğinin köy odaları 

özelinde toplum üzerindeki tesirini ve şu şekilde açıklamaktadır; tamamen erkeklerin toplandığı 

köy odalarında konuşulan husus ve icra edilen unsurların çok kısa bir sürede kadın, kız, çoluk 

çocuk demeden köyün bütün sakinlerine ulaşması ve herkesin yaşına ve cinsiyetine göre 

yorumlanılarak köy kültürüne katılması, sözlü kültürün hâkim olduğu küçük bir yerleşme 

biriminde, sözlü kültüre dayalı olarak kültürel referansların oluşmasına yapısal ve kalıpsal açıdan 

mükemmel bir model teşkil etmektedir.”   

Hanlar, günümüz otel işlevinde olan mekânların bir benzeri durumundadır. İl 

merkezlerinde bulunan hanlara ilçe ve köylerden veya farklı illerden gelen ve çeşitli sebeplerden 

ötürü (ticaret, gezi vb.) misafir olarak kalmak durumunda olan insanların konakladığı mekânlardır. 

Hanlarda konaklayan misafirlere hanların ön kısmındaki kahvehane tarzındaki mekânlarda yiyecek 

ve içecek ikramı yapılarak âşıkları dinleme fırsatı verilmektedir. Taşlıova (2006b, s. 180). Kars ili 

 
5 Yazılı kültür ortamının gelişen dijital çağ ile uğradığı değişimler, Durmaz (2021)’ın “Âşıklığın Yeni Cönkleri: Sosyal 

Medyanın Âşıklar İçin Yeni Bir Yaratma ve İcra Ortamı Olarak Görünümü” isimli bildirisinde ayrıntılı olarak ifade 

edilmektedir. 
6 Kahvehaneler âşıkların ilk icra mekânları olmasa da geleneğin en yoğun ve etkili temsil edildiği mekânlardır demekte 

bir beis yoktur. 



404                    Yakup Açar

 

Turkish Studies, 17(3) 

özelindeki hanlarda gözlemlediği “dinleyici kitle” çeşitliliğine vurgu yapmıştır; “Hanların 

kahveleri de âşıklar için bir icra mekânı olmakla birlikte, üzerinde durulması gereken önemli bir 

nokta vardır. Kahvehane adıyla işletilen ve âşıkların geldiği yerlerdeki dinleyiciler Kars’ın farklı 

mahallelerinde oturan ve farklı Türk boylarına mensup şehirli muhiti oluşturur. Hanların 

kahvehanelerinde yapılan fasıllara ise, daha çok, merkeze ve ilçelere bağlı çeşitli köylerden gelip 

kalan daha farklı insanlar katılmaktadır. Esasında, hanlardaki fasıllara katılan dinleyici profili, 

kahvehane meclislerinde yapılan icralardaki dinleyicilere göre, geleneğe bakış ve tavır itibariyle 

daha insicamlı bir topluluktur.” 

Tekkeler, âşıklık geleneği terminolojisi içerisinde önemli bir dönüşüm dinamiğinin 

yaşandığı; “ozan” adının “âşık” adına dönüştüğü icra mekânı olarak karşımıza çıkmaktadır. Büyük 

şehirlerde yetişen saz şairleri ozan tabirini küçük görmeye başlamış ve kendilerini köy ve 

aşiretlerde yetişen şairlerden ayırma düşüncesiyle âşık tabirini kullanmaya başlamışlardır (Köprülü, 

1999, s. 186). Yardımcı (2014, s. 28) tekkelerin İslamiyet öncesi edebiyat geleneğinden kopmadan 

16. yüzyıla kadar Osmanlı sınırları içinde Müslümanların ibadetlerinin yanı sıra topluca eğlenme, 

kültürel etkinliklerde bulunma olanağı sağlayan bir çeşit sosyal ortam olduğunu, ancak 15. yüzyılın 

sonları ile 16. yüzyılın başlarında Anadolu’da âşıkların tekkelerin dışında etkin bir biçimde din dışı 

şiir söyleme olanağına kavuşmalarının yarattığı ortamda 16. yüzyılda âşık kahvelerinin tekkelerin 

karşısına alternatif sosyal eğlence kurumu olarak belirdiğini ifade etmiştir.  

Ediz (2008, s. 180) Kahvehanelerin 16. yüzyıldan itibaren Osmanlı sosyal hayatında yer 

aldığını, Tanzimat’ta, Meşrutiyet’te ve sonrasında Cumhuriyet döneminde yaşanan sosyal değişim 

ve batılılaşma sürecinde aktif mekânlar olduğunu ve bu değişim sürecinde eleştiri gibi, kültürel 

dönüşüm ve değişim süreçlerinin en önemli araçlarından birini bünyesinde barındırabildiği için 

etkin bir role sahip olduğunu belirtmektedir. “Bütün toplumsal kesimlerin ve meslek mensuplarının 

buluşma mekânı olan kahvehaneler yalnızca kahve, tütün, çubuk, nargile gibi keyif maddelerinin 

içildiği ve bu mekâna özgü oyunların oynandığı bir yer değil, onun da ötesinde Osmanlı 

toplumunda ilk sivil örgütlenmenin filizlendiği, siyasal toplumsallaştığı, sosyo-kültürel yaşamın 

teneffüs edildiği birer kültürel merkezler de olmuşlardır” (Safi, 2018, s. 300-301).  

“Kahvehane kültürü günümüzde her ne kadar köy merkezli bir algıya sahip olsa da aslında 

kent kültüründen doğan bir yapıdır. Büyükşehirlerde teşekkül edip toplumun kültürel hayatında 

kabul gören ve sonrasında taşraya yayıldığı kabul edilen bir geleneğin, bugün taşradan 

büyükşehirlere göç ile gelmesi ve böylece kabul görmesi, kanaatimizce kültürel yaşam 

dinamiklerinin ne denli büyük dönüşüm içinde olduğunun en açık göstergelerinden biridir” 

(Özdemir, 2016, s. 1157).  

Yukarıdaki kaynaklarda da belirtildiği üzere 16. yüzyıl ile Türk kültürüne dâhil olan 

kahvehanelerde, içecek ve oyun dışında sohbetler, eğlenceler, tartışmalar, eleştiriler ve sivil 

örgütlenmeler gibi sosyo-kültürel ve gündem meseleleri konuşulmuştur. Kahvehane kültürü 

İstanbul ve sonrasında Anadolu’ya hızla yayılmasının ardından âşıkların gözde icra mekânları 

olmaya başlamış, köy odalarında, hanlarda ve tekkelerde icra edilen fasıllar artık kahvehanelere 

taşınmış ve bu mekânlar aşığın yeni geçim kaynağı merkezi haline gelmiştir.  

“Kahvehaneler İstanbul’dan Anadolu’ya hızla yayılmıştır. Ancak ilk başta kahve içme bir 

statü göstergesi haline gelmiştir. Yani önce hali vakti yerinde olan beyler, efendilerin mekânı 

olmuş, zamanla sıradan insanların da uğrak yeri haline gelmiştir. Dükkân sayısının artması 

beraberinde rekabeti de doğurmuş, kahvehaneleri işletenleri yeni etkinlikler yapmaya 

yönlendirmiştir. Karagöz oynatmak, meddah bulup halk hikâyesi anlattırmak ve âşıklara yer 

vermek rekabette ilk akla gelen etkinliklerdir. Bundan sonra da özellikle âşık kahvehaneleri 

diğerlerine göre kendisine mahsus özellikler barındırmak, gelenek içerisinde sürdürülmek, çıraklar 

yetiştirmek vb. özellikleri ile sadece bu adla yayılmaya başlamıştır” (Balkaya, 2013, s. 885). 

Özdemir (2016, s. 1157) âşık kahvehanelerini iki açıdan değerlendirmektedir; birincisi âşıkların 

sanat icra ederek geçimini sağlama adına gezginlik vasfına uygun olarak ziyaret ettikleri 



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Âşıkların İcra-Mekân Serüveni               405 

 

www.turkishstudies.net/turkishstudies 

kahvehanelerdir. Bu tür ziyaretler programlı olduğu gibi habersiz bir şekilde de 

gerçekleşebilmektedir. İkincisi ise âşıkların icra yapması amacıyla, bir âşık veya âşık olmayan bir 

işletmeci tarafından açılan veya devralınan mekânlardır. 

Taşlıova (2006a, s. 182) âşıkların icralarını gerçekleştirdikleri kahvehanelerin gündüz sahip 

olduğu hüviyetten çıkarıldığını ve âşık kahvesine dönüştürüldüğünü belirtmektedir; “masalarda 

konuşup, oyunlar oynayanlara, garson veya kahvede bulunan orta yaşlı birinin, konuşmaların ve 

oyunların sonra erdirilmesine dair uyarılarda bulunur. Ortam âşık müziğinin icra edileceği düzene 

getirilir. Fasıl yapmak için önce genç bir âşık çıkar. Bunu başka genç âşıklar izler. Genç âşıklar 

takriben yarım saat veya daha az bir sürede kendi deyişlerini ve usta malı eserlerini icra ederek 

fasıllarını tamamlarlar.” 

Köy meclislerindeki âşık sayısının kahvehanelere nazaran çok daha az olduğunu, 

dolayısıyla âşıklık geleneğinin kahvehanelerde daha yoğun yaşatıldığını ifade eden Taşlıova 

(2006a, s. 184-185) ayrıca kahvehanelerdeki âşık sayısının fazla olmasından kaynaklı âşıklar 

arasında bir rekabetin oluştuğunu belirtmektedir; “her ne kadar, geleneğin belirlediği kuralların 

yoğun olarak işlediği bir bütünlük arz eden kahve ortamında, hem yaşa hem de yaşla beraber gelen 

ustalığa dair saygı her zaman geçerli ise de, âşıklar arasında görünür/görünmez biçimde bir 

rekabetin varlığı söz konusudur.”  

Geleneğin yaşanmışlıkları yahut ritüelleri hareketsiz bir halde iken kahvehanelerde pratiğe 

dönüştürülerek yeniden yaratıldıklarında tekrar aktifleşmektedirler. Aslında icracı âşık farkında 

olmadan aynı mekânlarda/kahvehanelerde daha önceden ifada bulunan âşıkları canlandırır. Bu 

durum icracı âşığın hem sürerliliğe katkısı hem de kendi dönemi ve kendisinden sonrakiler için 

örnekliğidir (Balkaya, 2013, s. 883).  

Âşık kahvehanelerindeki fasılların içerisinde; münferit manzum söyleyişler, hikâye 

anlatma, karşılamalar, askı ve muamma gibi türler icra etmektedirler (Düzgün, 2008). 

Kahvehaneler bu gelenek mahsulü ürünlerin icra edilmesine olanak sağladığı gibi, âşıklar üzerinde 

eğitim yeri, statü göstergesi, sanatsal yetenek ayarlayıcı/denetleyicisi ve geleneğin 

sürdürülebilirliği gibi fonksiyonların uygulanmasına ortam hazırlamıştır. Ancak günümüzde âşık 

kahvehanelerinin de yavaş yavaş bütün uzamıyla yok olması bu geleneği de bitme noktasına 

getirmektedir (Balkaya, 2013).  Bu noktada dikkat edilmesi gereken husus bahsi geçen gelenek 

içerisindeki türler ve uygulama şekillerinin önemli bir bölümü modernite içerisindeki icra 

mekânlarında icra edilmemesi/edilememesidir. 

Modernite İçerisinde Âşık İcra Mekânları 

İnsan doğası gereği yeniliklere açık ve günümüz imkânları doğrultusunda yakın ve uzak 

çevresiyle daima etkileşim halinde olabilen bir canlıdır. Bu etkileşim karşısında davranış biçimi, 

düşünce yapısı, kültürü, ritüelleri vb. daima büyük veya küçük düzeylerde değişerek 

şekillenmektedir. Yunan filozof Heraklitos (M.Ö. 535-475)’un da dediği gibi “değişmeyen tek şey 

değişimin kendisidir.”  

Geleneğin de değişimler karşısında nasiplendiğini ifade etmek gerekir ki; çalışmanın giriş 

bölümünde ifade edilen “değişimlerle birlikte sürekliliğini korumasıyla hayat bulan” gelenek 

tanımını burada da tekrar dile getirmekte beis yoktur. 

Konumuz gereği kadim bir geçmişe sahip olan âşıklık geleneğinin gelişen teknolojiyle 

birlikte yaşadığı değişimler ve bilhassa bu değişimlerin geleneğin sürdürülmesindeki en önemli 

dinamiği olan icra mekânları üzerindeki etkileri üzerine durulacaktır. Başta belirtmek gerekir ki bu 

teknolojik gelişimler sonucu âşıklık geleneği kimi uzmanlar üzerinde “unutulmaya yüz tutacağı”, 

kimi uzmanlar üzerinde ise önemli bir düzeyde “daralma olacağı” endişesi yaratmıştır.  



406                    Yakup Açar

 

Turkish Studies, 17(3) 

Âşıklık geleneği adına pek de fazla parlak olmayan 20. yüzyılın ilk yıllarındaki siyasi 

gelişmeler, sanayileşmedeki hızlı gelişim, tekke ve medreselerin kapatılması, yeni iletişim 

araçlarının ortaya çıkması vb. birtakım değişiklikler, âşıklık geleneği üzerinde mekânsal ve işlevsel 

dönüşümler oluşturduğunu ifade eden Cerrahoğlu, (2011, s. 144-145) âşıklık geleneğinin bu 

yüzyılda varlığını önceleri şehir merkezlerinde, kırsal alanlarda ve köylerde yaşatılırken 

yeniliklerin yaşandığı, değişik kitle iletişim araçlarının sosyal ve kültürel hayat içerisinde yerini 

almasıyla birlikte teknolojik hayatın hissedilmediği sadece kırsal alanlarda ve köylerde âşıkların 

yetişmeye devam edebildiğini belirtmektedir.  

Fidan (2017, s. 41)’a göre matbuatla başlayan, radyo, sinema ve televizyonla etkileşen ve 

internetle dönüşüm sağlayan kitle iletişim ortam ve araçları tüm kültürel alanlarda olduğu gibi 

âşıklık geleneğinde de etkisini göstermiştir. “Eşzamanlılığını yitiren icra, yeni boyutlarda sınırlı 

kitleye sunulmuş, ürünü sunan aracılar ortaya çıkmış, takipçilerle âşık arasındaki mesafe açılmış, 

kent merkezli yeni tarzlar ve rakipler ortaya çıkmıştır. Medya ve dolayısıyla popüler kültür, istediği 

oranda, tarzda, sürede âşığa ve ürününe başvurmuştur.”  

Kitle iletişim aracı olan medyanın, âşıkların beslendikleri kaynak olmasının yanında 

âşıkların işlevlerini (bilgilendirme, iletişim, eğitme, eğlendirme vb.) daha etkili bir şekilde 

üstlendiğini düşünen Özdemir (2008, s. 141) medyanın âşıklık geleneği üzerindeki etkisini şöyle 

ifade etmiştir; “ustaya kapılanma, usta malı söyleme, âşık karşılaşmalarına katılma, muamma 

çözme ve yöresel belleği oluşturma, aktarma, canlandırma ve yaşatma gibi gelenek 

kuralları/kalıpları aşılmış, yeni olanak, ürün (plak, kaset, band kaydı, radyo-tv programı vb.) ve 

ortamlar (stüdyo vb.) sayesinde daha geniş kitlelere ulaşmak mümkün olmuştur. Âşıklık geleneği 

kapsamında geleneksel kuralların yerini kentin kültür piyasasının ilkeleri almıştır. Kitle iletişim 

araçlarının da katkısıyla oluşturulan bu yeni kültür piyasasında badeli âşık olmak pek bir şey ifade 

etmemiş, zamanla tüketilen dağarcığın başka yerleşim biriminde yeniden değerlendirilmesinin 

estetik gerekçesi olan rüyada görülen sevgiliyi aramak için yollara düşülmeye gerek kalmamıştır.” 

Bu ifadelerden de anlaşılacağı üzere medya sayesinde daha fazla kitleye ulaşma imkânını 

yakalayan âşık, ulusal ve uluslararası düzeyde tanınırlığını sağmış fakat gelenek kurallarının dışına 

çıkarak kent koşulları içerisinde yeni bir âşık profili oluşturmuştur.  

1950’li yıllarda başlayan iç ve dış göç ile ses kayıt ve iletişim teknolojilerindeki 

gelişmelerle birlikte Türk âşıklık geleneği, anlatım ve gösterim biçimi, içeriği, ortamı, eğitim (usta-

çırak ya da âşıklık kolu) ve aktarım-tüketim sistemi vb. açılardan farklılaşmaya başlamıştır 

(Özdemir, 2008, s. 140-141).  Medya etkisinde olan âşık, katıldığı ulusal kanal programlarında âşık 

müziğini icra ederken yerel müziğin ulusal müziğe nakşedilmesine sebep oluşturmuş ve mahalli 

müziğin ulusal müzik haline dönüşebilme durumunu ortaya çıkarmıştır (Özarslan, 2001, s. 299). 

“Büyük şehirlerde yaygınlaşan saz-bağlama okullarında söz konusu havaların öğretilmesiyle de 

yeni yetişen âşıklar sadece bir yörenin değil birkaç yörenin âşık havalarını kullanabilir duruma 

gelmişlerdir” (Çobanoğlu, 1996, s. 223-224). Bu duruma benzer nitelikteki değişimleri âşıkların 

albüm çalışmalarında da görmek mümkündür; “son zamanlarda yapılan kasetlerde âşıkların mahalli 

sanatçılarla örtüşen uygulamalara gittikleri görülmektedir. Kasetlerinde bağlamaları kendileri 

çalmamakta; bağlamanın yanında kaval, mey, davul, zurna gibi gelenek dışı sazlardan oluşan bir 

çalgı topluluğu eşliğinde eserlerini okumaktadırlar. Bu kasetler incelendiğinde, âşıkların kasetlerde 

kendi eserlerinin dışında anonim türkülere yer verdikleri, icradaki ezginin yöredeki geleneksel 

ezgileri veya farklı yöreye ait anonim türkü ezgileri kullandıkları görülmektedir. Bu ve buna benzer 

faaliyetler âşıkları icra zemininin dışına çıkmada zorunlu bir takım arayışlara ittiğinin bir göstergesi 

olarak değerlendirilmelidir” (Özarslan, 2001, s. 355). 

İletişim çağında yetişen kimi âşıkların geleneğe başlama süreçleri öncekilerden faklı 

olmuştur. Önceden âşıkların yetişmelerinde usta-çırak geleneği büyük rol oynarken iletişim 

çağında ustanın yerini âşık ve halk hikâyesi kitapları, radyo veya kasetçalarlar almıştır. Halk 

hikâyelerini ve âşık kitaplarını okuyarak ya da radyo, plak veya kaset dinleyerek ozanlığa 



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Âşıkların İcra-Mekân Serüveni               407 

 

www.turkishstudies.net/turkishstudies 

başladığını söyleyen âşıkların varlığı herkesin malumudur (Boyraz, 2001, s. 3). Bu ve bunun gibi 

teknolojik gelişmeler neticesinde kültürel yaratım, aktarım ve tüketim eylemlerindeki “eşzamanlılık 

zorunluluğunun” ortadan kaybolmasıyla, âşıklık geleneğinin büyüsü bozulmaya başlamıştır 

(Özdemir, 2008, s. 140-141). 

Âşıklık geleneği içerisinde geleneksel icra mekânları günümüzde varlığını sürdürüyor olsa 

da kitle iletişim kadar etkin bir durumda değildir. Âşıklar ikincil sözlü ortam olarak adlandırılan 

elektronik icra ortama geçiş sürecinde adaptasyon problemi yaşamış olsalar da bu yeni ortama 

alışmaları çok da uzun sürmemiştir. Günümüzde artık radyo, televizyon ve internet (sosyal medya) 

âşıkların icralarını sergiledikleri mekânlar olmuştur. Radyo ile başlayan serüven, televizyon ve 

internet ile devam ederken diğer yandan da albüm çalışmaları ve sinema çekimleri paralel bir 

şekilde yürütülmüştür.  

Sözlü kültür dinleyicisinin, radyonun gelişimiyle birlikte elektronik ortama alıştığını, 

dolayısıyla âşık ve radyo arasında zorunlu bir işlev devri yaşandığını ifade eden Fidan (2017, s. 

353) sonralarda âşıkların bu durumu lehine çevirdiğini ifade etmektedir; “âşığın gezip gördüğü 

yerler ve tanıklık ettiği olaylar hakkında bilgi verme işlevi radyoya geçmiştir. Bu olumsuzluğu 

atlatan âşık, radyodan yararlanmanın yollarını aramış, önce radyodaki konulardan, tarzlardan 

etkilenmiş, deyişlerinin konu dağarcığını geliştirmiştir. Ardından da aşığın deyişleri, biyografisi ve 

kendisi radyoda yer bulurken gelenek için de yeni bir temsil alanı doğmuştur.” 

Âşıklar, televizyonu etkin bir şekilde kullanabilmek için özel yayıncılığı beklemeleri 

gerekmiştir. 1990 sonrasında hem yurt çapında yayın yapan kanallar hem de yerel kanallar âşıklar 

için yeni icra ortamları olmuştur. Müzik-eğlence programlarının bir alt dalı olarak 

konumlandırılabilecek “âşık programları” birbiri ardına faaliyete giren ulusal ve yerel kanalların 

içeriklerini doldurmaya başlamıştır. 2000’li yıllarda da bu yayınlar devam ettirilmekte, uydu ve 

internet aracılığıyla yurtdışına ulaştırılmaktadır (Fidan, 2017, s. 41). 

Televizyon dünyasıyla tanışan âşık, programlarında âşıklık geleneği bünyesinde öne çıkan 

türler içerisinde destan ve hikâye gibi süre bakımından uzun olan türleri çok fazla tercih 

edememiştir. Bunun sebebi ise televizyon dünyasında zaman ile olan yarıştır. Reklam, tanıtım ve 

telefon bağlantıları dışındaki sürenin etkili bir şekilde kullanılması gerektiği için âşıklar genelde 

öne çıkan usta malı ve bilindik eserler repertuarı seçmeye çalışmıştır. Netice olarak televizyon 

sayesinde âşıklık geleneği yaygınlaşıyor fakat birçok türün de tanıtılmasının ve dolayısıyla 

üretilmesinin önüne geçmiş oluyordu. Öte yandan “zamanla kısıtlı ve reklam ile kuşatılmış olan bu 

tür programlarda âşıkların sanatlarını icra etmede çok zorlandıkları görülmüştür. Bu durumun ana 

sebebi ise icracı ile hedef kitle arasındaki doğrudan iletişimin olmamasıdır. Birebir etkileşimden 

kaynaklanan etkilenme ve buna bağlı coşku hali kaybolmuştur” (Özarslan, 2001, s. 328-329; Fidan, 

2017, s. 109 ). 

Âşıklık geleneği, diğer medya ürünlerinde olduğu sinemanın gelişim süreci içerisinde de 

yerini almıştır. “Sinemadaki halka ve geleneğe yöneliş hareketi bazı âşıkları da (Âşık Gülabi vb.) 

kamera karşısına geçmeye yöneltmiştir.  Sinema sektörü içerisinde rol almanın ötesine geçen Âşık 

Yener Yılmazoğlu, âşıklık geleneğinin son elli yıllık dönüşüm sürecinde yaşanan sıkıntıları ve 

âşıklardan derlediği hikâyeleri senaryolaştırmış, bu filmlerin yapımcılığını ve başrol oyunculuğunu 

üstlenmiştir” (Fidan, 2017, s. 128). 

Âşıklar, seslerini duyurmak için her türlü medya etkinliğinde bulunmuşlardır. İnternette 

âşıklık geleneği ürünlerinin depolandığı geniş bir zemin oluşturulmuştur. Bu alanda âşıklar 

ekonomik faaliyetten ziyade tanıtım ve reklam amaçlı varlık göstermişlerdir. Kültürel ekonomik 

faaliyetleri âşıkların eserlerinin yayın haklarını ellerinde bulunduran müzik şirketleri 

gerçekleştirmiş; yoğun bir şekilde ellerindeki veriler dijital ortama aktarmaya çalışmışlardır. 

İnternet teknolojilerinin hızlı bir şekilde değiştiği son on yılda özellikle Facebook ve YouTube gibi 

sosyal ağlar, günümüz âşıklarının var olma mücadelelerine tanıklık etmiştir  (Fidan, 2017, s. 42). 



408                    Yakup Açar

 

Turkish Studies, 17(3) 

Âşıklık geleneğinin elektronik aygıtlar vasıtasıyla üretimi, tüketimi ve değişimi Covid 19 salgını ile 

birlikte daha belirgin hale geldiğini ifade eden Kasımoğlu (2021) âşıkların bilhassa Facebook 

ortamında oluşturdukları profil üzerinden canlı yayınlar açarak haftalık program hazırlayıp 

sunduğunu belirtmiştir.  

Sonuç olarak medya sayesinde âşığın her ne kadar kültürel sermayesi bir kazanca 

dönüşmüş gibi görünse de, geleneğin öz haliyle ve bütün türleriyle icra edilmesi noktasında 

mekânsal esnemeler yaşanmıştır. “Kendi habitusundan7 çıkmış olan âşık, deyim yerindeyse 

bocalamıştır. Âşığın yaratıcı-üretici faaliyetine kaynaklık eden habitusun; bir zaman aralığına 

ihtiyaç duyan muamma çözmeler ya da uzun bir repertuar akışını icap ettiren âşık fasılları gibi 

kültürel sermayeleri, bu habitusun adeta birer sembol pratikleri olarak kalmışlardır” (Çınar, 2021, s. 

186). 

Sonuç 

Âşıklık geleneğinde mekân, âşığın sadece eserini icra edebileceği kapalı/açık bir alan 

değildir. Âşıkların icra mekânında bellek/ eş zaman/âşık/bilinçli dinleyici gibi bileşenlerin bir arada 

ve yüz yüze bulunması gerekmektedir.  Bu bileşenlerden birinin olmaması icra geleneği içerisinde 

büyük bir boşluğu oluşturmaktadır. Çalışmada dikkat çeken unsur bu bileşenlerin modernite 

içerisindeki icra mekânlarında bir arada kullanılamamasıdır. Söz gelimi âşık, dinleyicinin 

bilirkişiliğinin farkındadır ve icrasını geleneğin gerektirdiği şekilde sürdürmek zorunda olduğunu 

bilir. Modernite içerisindeki icra mekânlarında bu durum farklıdır. Ekran vb. karşısındaki âşık 

dinleyicisinin büyük bir bölümü geleneğe meraklı dinleyicilerdir ayrıca bilirkişi niteliğinde olan 

âşığın da müdahale etme şansı yoktur.  Başka bir örnek ise âşıklığın bir mahareti olan irticalen 

söyleme ya da usta malı eserleri hıfzetme yönüdür. Yine modernite içerisindeki icra mekânlarında 

(radyo, tv vb.) âşığın irticalen söylemesi kurgu olmakla birlikte usta malı eserlerini ise ezber 

etmeden görerek okuması söz konusu olabilir. Bu permütasyon örneklerle çoğaltılabilir.   

Dolayısıyla modernite icra mekânlarında medyanın yönlendirmesiyle şekillenen, popülerite 

merkezli bir âşık modeli ortaya çıkmıştır.   

Âşıklar geçmişten günümüze gündem, kültür ve sanat gibi toplumun sosyal yönünü 

ilgilendiren tüm konuları topluma edebi ve müzikal sanatçı kimliğiyle ve geleneğine münhasır 

uygulamalarla iletmiştir. Gelişen teknolojiyle beraber medya kısa bir zaman içerisinde toplumun 

ilgisini kazanmış ve toplumu ilgilendiren dünyasal konuları iletme görevini aşığın elinden almıştır. 

Medya ile âşık arasında işlev çatışması yaşanmış fakat çok geçmeden âşıklar medyayı kendi 

menfaati doğrultusunda kullanmıştır. Bu şekilde radyo ile başlayan serüven televizyon, sinema ve 

internet/sosyal medya icra ortamlarıyla devam etmiş, bir yandan da plak, kaset, band kaydı vb. 

albüm çalışmaları sürdürülmüştür. Âşıkların radyo ve televizyon programlarına katılmasında (buna 

albüm ve sinemalar da dâhil)  iki ana unsur bulunmaktadır; birincisi sosyo-kültürel açıdan 

yürütmekte oldukları geleneği tanıtmak ve tanınırlığını artırma adına daha geniş kitlelere ulaşmak, 

ikincisi ise ekonomik açıdan kahvehane vb. mekânlardan elde ettikleri gelirin daha fazlasını 

kazanabilmektir.   

Günümüzün en yaygın modern âşık kahvehaneleri sosyal medya organlarıdır. Gelişen 

teknolojiyle beraber Facebook, Instagram, YouTube vb. sosyal medya araçları aracılığıyla canlı 

yayınlar açılmakta ve âşık programları yapılmaktadır. Popüler bir icra mekânı olan bu sosyal 

medya yayınları, televizyon programlarına nazaran daha geleneği temsil eder özgürlüğe sahiptir. 

Bu mecrada reklam vb. kanal koşulları yoktur. Dolayısıyla destanlar ve hikâyeler gibi manzum 

eserlere uzun uzadıya yer verilebilmektedir. Her ne kadar televizyon programındaki bazı 

kısıtlamalar bu yöntemle aşılmış olsa da kahvehanelerin yerini doldurması söz konusu olamaz.  

Sebebi ise yine anlatıcı ve dinleyici arasındaki etkileşimdir. Âşığın etkili söylemleri ve ifade şekli 

 
7 Habitus: “Alışkanlıkların süreklilik ifade ederek bedende cisimleşmesi ve bu bağlamda bir kültürden etkilenmesidir” 

(akt. Kaplan&Yardımcıoğlu, 2020, s. 27).  



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Âşıkların İcra-Mekân Serüveni               409 

 

www.turkishstudies.net/turkishstudies 

karşısındaki dinleyici, çeşitli terennümlerle duygularını ifade eder ve beğenisini aktarma hususunda 

hayranlığını, tebrik ve alkışını aşığa gösterir. Bu durum da âşığı etkiler, âşığı havaya sokarak daha 

verimli bir şekilde sanatını icra etmesini sağlar. Bu da başka bir boyuttan etkileşim durumudur. 

Dolayısıyla geleneksellik adına âşık icra mekânlarında eş zamanlı bir birliktelik olmalı, fakat bu eş 

zamanlılık yüz yüze olmalıdır. Günümüzde gelenek kapsamında yüz yüze etkileşimin yaşandığı 

son mekân olan âşık kahvehaneleri bilinçli âşıklar ya da geleneğe gönül veren dinleyiciler 

tarafından her ne kadar yaşatılmaya çabalansa da bu kahvehanelerin sayısı oldukça azdır, ayrıca 

turizm odaklı illerde turizmin bir parçası olarak kullanılmaktadır. 

 

 Kaynakça 

Abdurrezzak, A. O. (2015). Yaygın eğitim bağlamında sosyo-kültürel işlevleri açısından köy 

odaları: Kastamonu örneği. Avrasya Uluslararası Araştırmalar Dergisi,3(7), 33-47. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/620381 

Assmann, J. (2001).  Kültürel bellek, (A, Tekin,  çev.). Ayrıntı Yayınları. 

Balkaya, A. (2013). Mekân poetikası bağlamında âşık kahvehaneleri ve âşık üzerinde kimi 

fonksiyonları. Turkish Studies,8(1), 881-889. 

http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.3786 

Bektaş, E. (2016). Kars âşıklık geleneği: Âşık Bilal Esrarı [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. 

Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Bektaş, E. (2021). Performansve mekan bağlamında Kars âşıklık geleneğinin dönüşümü 

[Yayımlanmamış doktora lisans tezi]. Dokuz Eylül Üniversitesi Güzel Sanatlar Enstitüsü. 

Boyraz, Ş. (2001). “İletişim araçlarının ozanlık geleneği üzerindeki etkileri”, Folklor/Edebiyat, 26, 

163-168. 

http://turkoloji.cu.edu.tr/HALKBILIM/seref_boyraz_iletisim_araclari_ozanlik_gelenegi.pd

f 

Cerrahoğlu, M. (2011). Âşıkların sosyokültürel hayattaki yeri ve önemi/ bir örneklem olarak 

derdiçok. Folklor/Edebiyat, 17, 143-156. Erişim adresi: 

http://www.folkloredebiyat.org/sayilar/fe-67.pdf 

Connerton, P. (2009). Modernite nasıl unutturur? (çev. K. Kelebekoğlu). Sel Yayıncılık.  

Çınar, S. (2021). Mekân ve habitus ekseninde âşık müziği: Âşık sanatı sempozyumunda sunulan 

bildiri, Kapadokya Üniversitesi. https://dx.doi.org/10.35250/kun/9786054448203 

Çobanoğlu, Ö. (1996). Âşık tarzı şiir geleneğinde destan türü monografisi [Yayımlanmamış 

doktora tezi]. Hacettepe Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü.  

Durmaz, U. (2021). Âşıklığın yeni cönkleri: Sosyal medyanın âşıklar için yeni bir yaratma ve icra 

ortamı olarak görünümü: Âşık sanatı sempozyumunda sunulan bildiri, Kapadokya 

Üniversitesi. https://dx.doi.org/10.35250/kun/9786054448203  

Düzgün, D. (2008). Âşık edebiyatı. Öcal Oğuz (ed.). Türk halk edebiyatı el kitabı, (235-278) içinde. 

Grafiker Yayınları. 

Düzgün, D. (2009). “Âşıklık geleneğinin değişim ve dönüşüm sürecinde Barış Manço olgusu” Milli 

Folklor, 84, 42-50. https://www.millifolklor.com/PdfViewer.aspx?Sayi=84&Sayfa=39 



410                    Yakup Açar

 

Turkish Studies, 17(3) 

Ediz, İ. (2008). “Osmanlı’dan cumhuriyetin ilk yıllarına kahvehaneler ve sosyal değişim” Sakarya 

Üniversitesi Fen Edebiyat Fakültesi Dergisi, 1, 179–189. 

http://www.fed.sakarya.edu.tr/arsiv/yayinlenmis_dergiler/2008_1/2008_1_15.pdf 

Dönmez, B. M. (2010). Törensel (cem) ve dünyasal Türk halk müziği performansı içinde âşıklık 

geleneğinin konumu. Cumhuriyet Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 

34 (1), 33-37. http://cujos.cumhuriyet.edu.tr/en/download/article-file/49844 

Dündar, H. (2002). Âşık Ali Cemali repertuvarından parçaların performans teorisi kapsamında 

değerlendirilmesi. Millî Folklor, 7(55), 81-94. 

http://repository.bilkent.edu.tr/handle/11693/24618 

Fidan, S. (2017). Âşıklık geleneği ve medya endüstrisi. Grafiker Yayınları.  

Güven, U. Z. & Ergur, A. (2014). Dünyada ve Türkiye’de müzik sosyolojisinin yeri ve gelişimi, 

Sosyoloji Dergisi,3(29), 1-19. https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/4888 

Kaplan, M. & Yardımcıoğlu, M. (2020) Alan, habıtus ve sermaye kavramlarıyla pıerre bourdıeu. 

Habitus Toplumbilim Dergisi, 1, 23-37. https://dergipark.org.tr/en/download/article-

file/1197923 

Kasımoğlu, S. (2021). Çevrimiçi/sanal dünyada âşıklık geleneği: Ankara cem evinde ozanlar günü 

programı ve âşık Ormani: Âşık sanatı sempozyumunda sunulan bildiri, Kapadokya 

Üniversitesi. https://dx.doi.org/10.35250/kun/9786054448203  

Köprülü, F. (1999). Edebiyat araştırmaları (3. Baskı). Türk Tarih Kurumu Basımevi. 

Murtezaoğlu, S. (2012). Kültürel belleğin ritüel yoluyla kuruluşu. Motif Akademi Halkbilimi 

Dergisi, 9, 344-350. https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/288513 

Onat, H. (2021). Geleneksel kazak müziği icracıları ve performans özelliklerinin performans teori 

açısından incelenmesi [Yayımlanmamış yüksek lisans tezi]. Uludağ Üniversitesi Sosyal 

Bilimler Enstitüsü. 

Ong, W. J. (1995). Sözlü ve yazılı kültür-sözün teknolojileşmesi (S. Postacıoğlu Banon, çev.). Metis 

Yayınları. 

Özarslan, M. (2001). Erzurum âşıklık geleneği. Akçağ Yayınları 

Özdemir, E. (2016). Sosyo-kültürel bir müzik icra ortamı olarak âşık kahvehaneleri ve bursa âşıklar 

kahvesi. Rast Müzikoloji Dergisi. 4(1), 1153-1165. 

https://dergipark.org.tr/tr/download/article-file/545801 

Özdemir, N. (2008). Medya, kültür ve edebiyat. Geleneksel Yayıncılık. 

Safi, İ. (2018). “Cumhuriyet döneminde kahvehanelerin mekansal işlevselliği ve siyasal figür 

olarak kahvehaneler.” Çankırı Karatekin Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi 

Dergisi,8(2), 293–304. https://doi.org/10.18074/ckuiibfd.473612 

Taşlıova, M. M. (2006a). Kars sözel hikâyeciliğinin icra ortamları. Türkbilig,11, 164-188. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/989437 

Taşlıova, M. M. (2006b). Kars’ta sözel hikâyecilik ve hikâyeler[Yayımlanmamış doktora tezi]. 

Hacettepe üniversitesi sosyal bilimler enstitüsü. 

Taşlıova, M. M. (2014). “Stüdyoya taşınan âşıklık veya 'stüdyo tipi' âşıklığa doğru: sözlü < doğal> 

ve dijital <elektronik> icra yapıları üzerinde mukayese. Turkbilig/turkoloji Araştırmaları 

Dergisi, 27, 79-104. https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/143300 



Gelenek ve Modernite Dikotomisinde Âşıkların İcra-Mekân Serüveni               411 

 

www.turkishstudies.net/turkishstudies 

Thompson, J. B. (2019). Medya ve modernite (haz. S. Öztürk). Kırmızı Yayınları. 

https://kirmiziyayinlari.com/wp-content/uploads/2017/11/Medya-ve-Modernite-Web.pdf 

Türkmen, F. (2011). Oğuzların idari yapı ve boy teskilatlarında dikotomik özellik .Türk Dünyası 

İncelemeleri Dergisi, 11(1), 2-5. https://dergipark.org.tr/tr/pub/egetdid/issue/34444/380510 

Yardımcı, M. (2014). Geçmişten günümüze ozanlık geleneği ve bu süreçte iletişim araçlarının 

rolü. Erciyes Aylık Fikir ve Sanat Dergisi,  37(435), 27-30. 

https://docplayer.biz.tr/17019334-Erciyes-aylik-fikir-ve-sanat-dergisi-ulusal-hakemli-

dergi-issn-1300-4689.html 

Yolcu, M. A. (2012). Kadın icracılar bağlamında Balıkesir düğün törenlerinde mani icrası. Uludağ 

Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Sosyal Bilimler Dergisi, 13(22), 113-132. 

https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/214282 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


	1AçarYakup_gts-397-411

