
Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic  

Volume 10/14 Fall 2015, p. 89-108 

DOI Number: http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8572 

ISSN: 1308-2140, ANKARA-TURKEY 

 

 

 

 

İSLAM HUKUKUNDA ZEKÂT, SADAKA VE GANİMETE AİT 
HÜKÜMLER BAĞLAMINDA “EHLİ BEYT” İÇİN ÖZEL 

HÜKÜMLER 

 

Bünyamin ÇALIK** 

 

ÖZET 

Bu makalede İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait 
Hükümler Bağlamında “ehli beyt” ile alakalı İslam hukukunda özel 
hükümlere yer verilmiştir. Öncelikle “âl” ve “ehl” lafızları ardından “ehl-i 
beyt” kavramlarının sözlük ve terim anlamları ele alınmıştır. Hz. 
Peygamber (s.a.v)’in vefatından itibaren başlayan tartışmaların 
odağında yer alan “ehl-i beyt” olgusu bugün bile pratik anlamda 
çözümlenmesi güç bir problem olarak karşımızda bulunmaktadır. Uzun 
yıllar boyunca ütopik bir yapıya dönüştürülmüş “ehl-i beyt” olgusu 
bugün bile aynı özelliğini sürdürmektedir. Bu itibarla bu çalışmamızda 
“ehl-i beyt” olgusuna Sünni perspektifteki anlayışa yer verilmiştir.  

Zekât, öncelikle kulun Allah'ın emrine itaat edip, kulluğunu 
göstermesinin en güzel nişanesidir. Çünkü zekât vermeyi Allah 
emretmiştir. Mümin kulun vazifesi; öncelikle neden ve sebebini 
araştırmadan Allah tarafından emrolunduğu şeyi yapmaktır. 
Müslüman; inandığı Rabbinden aldığı emri, canının yongası olan malını 
hiç bir maddî karşılık beklemeden vererek, kulluk borcunu en güzel 
şekilde ifa etmiş olur. Bununla beraber zekât inan kulu, günah, cimrilik 
ve benzeri kirlerinden temizler. İnsandaki, mal sevgisini terk edip, Allah 
sevgisinin ön plana geçmesine sebep olur. Zekât fakirler açısından da 
son derece önemlidir ve onlar için en büyük bir umuttur. Çünkü o 
sadece fakirin hakkıdır ve mutlaka fakire verilecektir. Zekât her ne 
kadar bir nevi vergiye benzese de farklıdır. Çünkü insanların koydukları 
vergilerin toplanma ve sarfedilme yerleri devirlere ve devletlere göre 
değişebilir. Devlet gelirlerinin sarfında fakirlerden çok zenginlerin 
gözetildiği de olabilir. Kaynak ve sarf yerini Allah ve Rasûlünün tespit 
ettiği zekât ise böyle değildir. Bunun kimden alınıp kime verileceği 
Kur'ân'da belirtilmiştir. Bunu hiç bir kimsenin değiştirmesi mümkün 
değildir. Yani bu fon sadece fakirler için kullanılır. Zekâtın, toplum 
açısından önemi de; zekâtı veren ve alan açısından öneminden daha 
aşağı değildir. Allah insanların tümünü aynı kabiliyet ve güçte 
yaratmamıştır. İnsanların maddi durumlarında olduğu gibi malî 
durumlarında da farklılıklar vardır. İnsanlar; ya zengin, ya fakir ya da 
orta halli olabilirler. Dünyanın çeşitli yörelerinde zenginlerin 

                                                
 Bu makale Crosscheck sistemi tarafından taranmış ve bu sistem sonuçlarına göre orijinal bir makale olduğu 

tespit edilmiştir. 
** Yrd. Doç. Dr. Kafkas Üniv. İlahiyat Fak. İslam Hukuku, El-mek: buncalik@hotmail.com 

http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8572


90          Bünyamin ÇALIK

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

alabildiğine lüks hayat ve israfa dalmaları, sayelerinde kazanç 
sağladıkları fakirleri düşünmemeleri, onlara yardım ellerini 
uzatmamaları, fakirlerin kendilerine kıskançlık ve kin duymalarına 
sebep olabilir. Bunun neticesi olarak da toplumlarda sosyal patlamalar, 
huzursuzluklar ve isyanlar görülmüştür. İşte zekât, bütün bu olumsuz 
hadislerin önünde en güzel bir çaredir. Toplum içerisindeki fertlerin 
düşecekleri zor durumlarda onları koruyan sosyal bir sistemdir. 
İnsanlar arasındaki dayanışmanın, kaynaşmanın sağlanmasına 
yardımcı olur. Keza zekât zenginlerle fakirler arasındaki mesafeyi 
daraltır. Fakirlerin gönüllerinde zenginlere karşı doğabilecek kıskançlık 
ve kinleri söndürür. İnsanlar arasında sevgi ve kardeşliği geliştirir. 
Böylece; hem fakirin aç, susuz ve çıplak kalmasını önler hem de 
cemiyetin düzen ve huzurunun bozulmasına mani olur. 

Sadaka da öncelikle kulun Allah'ın emrine itaat edip, kulluğunu 
göstermesinin en güzel nişanelerinden birsidir. Sadaka, yükümlünün 
durumuna göre farz, vacip veya nâfile hükmünde olur. Sadakanın farz 
olan kısmı zekâttan ibaret olup; tarım ürünlerinin zekâtı olan öşrü; 
hayvanların, ticaret mallarının, altın, gümüş ve diğer nakit paraların 
zekâtı ile define ve madenlerin zekâtını kapsamına alır. Zekât verileceği 
yerleri belirleyen âyetteki "sadakât" çoğul olarak bütün bu çeşitleri 
kapsar. "Zekâtlar; ancak, yoksulların, miskinlerin, zekât tahsili işinde 
çalışanların, kalpleri İslâm'a ısındırılmak istenenlerin, kölelerin, 
borçluların, Allah yolunda cihad edenlerin ve yolcuların hakkıdır. Farz 
olan zekâtla, vacib olan fitre miktarları belirli bulunan sadakalardır. 
Birincisinde nisab'a mâlik olduktan sonra bir yıl geçmesi, ikincisinde 
ise, sadece nisaba malik olmak şarttır. Bunların dışında sıkıntı ve 
zarûret içinde bulunan müslümana ihtiyacını giderecek ölçüde yardım 
etmeyi bildiren bir sadaka daha vardır ki; bunun miktarı, sıkıntıyı 
giderecek ölçüye göre ortaya çıkar. Kur'ân-ı Kerîm'de şöyle buyurulur: 
"Yüzlerinizi doğuya ve batıya çevirmeniz iyi olmak demek değildir. Fakat 
iyi olan, Allah'a, âhiret gününe, meleklere, kitaba ve peygamberlere 
iman eden, malını sevmesine rağmen hısımlara, yetimlere, yoksullara, 
yolda kalmışa, dilenenlere ve köle azadına veren, namaz kılan ve zekât 
verendir" (el-Bakara, 2/ 177). Burada Cenab-ı Hak, miktarı belli olan 
zekâtla birlikte yakınlara, yetim ve düşkünlere yapılacak malî bir 
yardımdan da söz etmiştir ki; bunun şart ve miktarını sıkıntıda olan 
yoksulun hali belirler. 

Ganimet ise, İslâm devletinin gelirlerinden birisidir. Bu gelirler, 
müslümanların menfaati olan sınırları koruma, yol, köprü yapım ve 
tamiri, asker ailelerinin geçimini sağlama, devlet memurlarının ve ilim 
ile uğraşanların maaşlarını ödeme gibi yerlerde harcanır. Rikâz adı 
verilen madenler ile bulunup çıkarılan hazinelerin ve harp neticesinde 
düşmandan alınan ganimetlerin muayyen bir kısmı fakirler, kimsesiz 
yetimler ve borcunu ödeyemeyen borçlulara sarf edilir. Vâris 
bırakmadan ölenlerin malları, velisi bulunmayan maktullerin kan 
bedelleri, sahibi bulunmayan yitik mallar, sahibi bilinmeyen terk 
edilmiş çocukların ve velisi olmayan fakir çocukların nafakalarına, 
tedavi ücretlerine, techiz ve tekfinlerine, hastanelere sarf edilir. Halkına 
karşı savaş açılan bir ülke, ya sulh yoluyla, ya da savaşmak suretiyle 
zorla fethedilir. (Şamil İslam Ansiklopedisi) 

Bu konuyu işlememizde ki ana saik de özellikle son zamanlarda 
haksız ve mesnetsizce yaratılan “İslamofobi” bahane edilerek Aziz 



İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında…          91 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

Peygamberimize ve Âl’ine yönelik saldırılara karşı tutumlarımızı yeniden 
gözden geçirmeyi tetikleme etkisini temin etmektir. İçerde de O’nun bize 
emanet olarak tevdi ettiği “Âl-u İyaline” karşı pervasızca yapılan 
ithamlar ve hakaretlere karşı duruşumuzu da harekete geçirmektir.    

Anahtar Kelimeler: Âl, Ehl-i beyt, Zekât, Fey, Ganimet 

 

SPECIAL PROVISIONS FOR AHL AL-BAYT IN THE CONTEXT 
OF THE PROVISIONS OF THE ZAKAT, ALMS AND BOOTY IN 

ISLAMIC LAW 

 

ABSTRACT  

In this article, the Islamic law of zakat, alms and Booty Own 
Provisions in the Context of "Ahl al-Bayt" is related to the special 
provisions of Islamic law are included. First "scholar" and "ahl" After 
lafız of "Ahl al-Bayt" concept of dictionary terms and their meanings are 
discussed. Prophet. The Prophet (saas), located at the center of 
discussions starting from the death of "Ahl al-Bayt" phenomenon are 
difficult to resolve in a practical sense, even today we face a problem. 
For many years the building was converted into a utopian "Ahl al-Bayt" 
phenomenon continues even today the same property. Hence, this 
study "Ahl al-Bayt" Sunni understanding of the phenomenon have been 
given the perspective. 

Zakat, primarily servant to obey the command of Allah, is the best 
token show of worship. Because God has commanded us to give alms. 

The first servant of charity to obey the command of Allah is the 
most beautiful token of birsu show servitude. Charity, according to the 
state assumed the obligation, the provision would be obligatory or 
supererogatory to. 

The booty is one of the revenues of the Islamic state. These 
revenues, protecting the interests of Muslims boundaries, roads, bridge 
construction and repair, ensuring the livelihood of the families of 
soldiers, civil servants and spent in places such as paying the salaries 
of dealing with science. 

This issue processing Our two main motives, especially lately 
unfair and unfounded created by the "Islamophobia" pretext Saints our 
Prophet and reconsider our attitude towards the attack on Ali is to 
provide the effect of triggering. It also contains relics of that befall us as 
"Al-u İyal to" our stance against the accusations made against reckless 
and insulting is to mobilize. 

 

STRUCTURED ABSTRACT 

In this article, in the context of the provisions of the zakat, alms 
and booty , “ahl al-bayt” which is related to the special provisions of 
islamic law is included. First, the meaning and the dictonary terms of 
"âl" and "ehl" and then “ahl al-bayt” are discussed. 



92          Bünyamin ÇALIK

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

Zakat, primarily servant to obey the command of Allah, is the best 
token show of worship. Because God has commanded us to give alms. 
Believers servant's duty; and the reason why the research is the first to 
do what is commanded by God. Muslim; He believes that orders 
received from the Lord, the property of a material provision by which 
the chip can no waiting, would have exercised in the best possible way 
to serve the debt. However, the charity believes servant of sin, removes 
dirt from stinginess and so on. The people abandoned the goods of love, 
love of God would cause it to the forefront. Zakat is also extremely 
important for the poor and the greatest hope for them. Because he has 
the right to be given only to the poor and absolute poor. Zakat although 
it looks like the sort of tax is different. Because the collection of taxes 
and exerted the places they put people to cycle and vary by state. Poor 
state of consumption in the observance of their income may be too rich. 
Welding consumables and replace it detects the charity of God and His 
Messenger is not. This is stated in the Qur'an will be taken from who to 
whom. It is not possible to change one's ever. So this fund is used only 
for the poor. Zakat is also of importance for society; the importance of 
giving alms and are not inferior in terms of space. It did not have the 
same ability and power to all God's people. As people make their 
financial situation are also differences in financial status. People; or 
rich, or poor, or middle class can. The world's utterly wasteful life of 
luxury and rich in various regions of the plunge, they gain in the way 
they think about the poor, extending their hands to help them, hearing 
them can cause jealousy and resentment of the poor. As a result of this 
social explosion in societies, it has seen unrest and riots. That charity, 
this is the most beautiful resort in front of all the negative hadiths. They 
fell in a difficult situation of individuals in society is a social system that 
protects them. Solidarity between peoples, helps to ensure cohesion. 
Similarly alms to narrow the gap between the rich and poor. The poor 
against the rich may arise jealousy and hatred in their hearts 
extinguished. Develop love and brotherhood among people. So; the poor 
and hungry, prevents dehydration and helps prevent the deterioration 
of bare both the order and peace of society. 

The first servant of charity to obey the command of Allah is the 
most beautiful token of birsu show servitude. Charity, according to the 
state assumed the obligation, the provision would be obligatory or 
supererogatory to. Zakat, the obligatory charity, which part is 
composed; poop is with the charity of agricultural products; animals, 
trade goods, gold, silver and other cash hoard and take alms of charity 
to the scope of the mine. The revelations will be given Zakat determine 
places "loyalty" means all of this kind in the plural. "The charity that, 
however, the poor, musk, zakat collection of business workers, the 
hearts of those who want to ısındırıldı Islam, slaves, debtors, the rights 
of the passengers who strive in Allah's way. Obligatory charity to, wajib 
which Qadar amounts are charity which certain. First in the quorum 
Malik more than a year after, in the second, only it is necessary to 
owning the quorum. They are outside shortages and inside exigencies 
another charity reporting to help measure will eliminate the need for 
Muslims that, the amount of which will occur according to the measure 
to resolve the problem. Quran The following is stated in the Qur'an: 
"You turn your face to the east and west is not meant to be good. But 
that is good, Allah and the Last Day, the Angels, books, and who believe 



İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında…          93 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

in the prophets, despite the dislike of the property to relatives, orphans, 
the poor, the way those left on, which to beg those and freeing slaves, 
praying and giving alms "(al-Baqarah, 2 / 177). Here God Almighty, the 
amount given to charity that are close together, were mentioned in a 
financially aid to orphans and the needy that, determines the state of 
the poor in distress and the amount of this requirement. 

The booty is one of the revenues of the Islamic state. These 
revenues, protecting the interests of Muslims boundaries, roads, bridge 
construction and repair, ensuring the livelihood of the families of 
soldiers, civil servants and spent in places such as paying the salaries 
of dealing with science. Rikaz called the treasure of minerals extracted 
and the availability of a certain part of booty taken from the enemy in 
the war as a result of the poor, orphans and homeless insolvent 
borrowers will be consumed. The producer who died without heirs, the 
blood values of the parents without the victim has not found the lost 
goods, with the children abandoned and unknown parents no poor 
child allowances to treatment wages, equipped and Tekfen to, is spent 
for the hospital. A war against the people of pop country, either through 
peace or war is conquered by force. 

The phenomenon of “ahl al-bayt” , which is located at the center 
of discussions starting from the death of the Prophet, exist as a difficult 
problem to resolve. The phenomenon of “ahl al-bayt” which was 
converted into a utopian being for many years, it still continues, even 
today, the same property. In this study, the phenomenon of “ahl al-
bayt” is discussed, according to the understanding of the perspective of 
Sunni. 

Scholars / wording of Ahl al-Bayt has become an important 
subject of controversy both in terms of language and since the social-
political life away. We have made an assessment in the context of our 
study, only the Sunni doctrine. 

Ahl al-Bayt, Arab society transforms into a different structure 
within the meaning stated in previous periods, it has emerged as a 
concept with a new appearance. According to the opinion of Ahl al-Bayt 
who generally accepted thing to say at the point where Hz. The Prophet 
(pbuh) wives, children, son Prophet. Ali and the descendants. All who 
believe in him with relative flexibility of the meaning of this word can 
also be included. In other words, the Prophet. The Prophet (saas) is a 
relative convinced him, had served him and Ahl al-Bayt who lived with 
him. 

Quran, some lafız and concepts of the Arabic language in the 
dictionary meaning so as to signify the social reality made up before 
basis, some entirely new meaning to the history of newly formed by 
uploading, used in a manner which corresponds to the political and 
social phenomena adopted by schools of Islamic thought a It is the 
issue. If you Ahl al-Bayt will install a religious mission, to the nearest of 
all believers figuratively Prophet (saas) it is the view of Ahl al-Bayt be. 

Key Words: Âl, Ahl Al-Bayt, Zakat, Fey, Booty 

 

 



94          Bünyamin ÇALIK

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

GİRİŞ 

“Âl” ve “ehl-i beyt” sözcükleri güncelliğini koruyan dini terimlerdendir. Âl, ünlü bir 
kişinin soyuna, boyuna veya temsil ettiği fikirlere bağlı taraftarlar için kullanılan bir terimdir. Ehl-i 

beyt ise ev halkı, aile fertleri manasında kullanılan bir sözcüktür. Aynı şekilde Ehl-i beyt 

denildiğinde ev sahibi, onun eşi, çocukları, torunları ve yakın akrabaları anlaşılır. Özellikle de Hz. 
Peygamber (s.a.v)’in ev halkı ve akrabalarını, kısaca ailesini tanımlamak için kullanılır. 

Hz. Peygamber (s.a.v)’in vefatından itibaren başlayan tartışmaların odağında yer alan Âl-u 

Muhammed ve ehl-i beyt olgusu bugün bile pratik anlamda çözümlenmesi güç bir problem olarak 
karşımızda bulunmaktadır. Uzun yıllar hayalî bir yapıya büründürülen ehl-i beyt olgusu bugün bile 

aynı özelliğini sürdürmektedir. Genel olarak tarih boyunca müslümanlar Hz. Peygamber'e 

besledikleri sevgi, saygı ve hürmeti, onun yakın çevresi yani ehl-i beyti için de göstermeyi 

inançlarının bir gereği saymışlar, onlara samimi olarak sahip çıkıp kendilerine sevgi ve saygı ile 
muamele ederek hak ve hukuklarına hassasiyetle dikkat etmişlerdir. İşte bu samimi ve sarsılmaz 

duygu ki, bir takım insanları ehl-i beyt olgusunu kullanarak halkın güvenini kazanmaya ve onları 

yanlarına çekmeye; söylem ve uygulamalarında ehl-i beyt' e yer verip temel savlarını bu çerçevede 
oluşturma noktasına itmiştir.  

Bu nedenle ehl-i beyt, kavramı siyasi bir amaçla ele alınıp yorumlanmasından sonra hemen 

hemen her dönemde kişisel çıkar ve siyasi menfaat açısından kullanılan, istismar edilen bir kavram 
olarak karşımıza çıkmaktadır. Kavramın siyasi açıdan tarihsel analizini yaptığımız zaman istismar 

yönünün ağır bastığını, farklı amaçlarla, farklı zamanlarda, farklı coğrafyalarda ve farklı kişiler 

tarafından istismar edildiğini açık bir şekilde görürüz. Bununla iddia ve ideallerine meşruiyet 

kazandırmayı amaçladıkları çok net bir şekilde görülmektedir. (Varol, 2003, s. 98-99) 

Ehl-i beyt nedir? Ehl-i beyt kimlerden oluşur? İslam’daki yeri ve değeri nedir? 

Günümüzdeki misyonu ve vizyonu nedir? Bu ve benzeri sorular gündeme geldiğinde, düşünce 

farklılıkları tartışmalar ve bölünmeler ortaya çıkmaktadır. 

Konuyu İslam hukuku bağlamında Hz. Peygamberin soyundan gelenleri ilgilendiren 

hükümleri mezhepler çerçevesinde işleyeceğiz. Önce konunun kavramsal haritasını belirleyerek 

başlayacağız. Burada “âl” ve “ehl” lafızları başta olmak üzere doğrudan veya dolaylı ilintisi olan 

diğer kavramları da ele alacağız. 

Bu konuyu işlememizin nedeni Hz. Peygamber (s.a.v)’e yönelik saldırıların hızlandığı bir 

dönemde Hz. Peygamber (s.a.v)’e gereken saygı ve sevginin önemini hatırlatmaya katkı 

sağlamaktır.  

Bir takım dini terimlerin mahiyetinde yaşanan algı hatalarının “âl” ve “ehl-i beyt” 

kavramlarında da yaşandığı görülmektedir. Bu itibarla konumuza kavramsal bir çerçeveyle 

başlamak uygun olacaktır. 

1.Kavramsal çerçeve 

Bu başlık altında makalede geçecek olan kavramların sözlük ve terim anlamları üzerinde 

gereği kadar durulacaktır. 

1.1.“Âl” Kavramı 

“Âl” lafzı, Arapçada “serap”, “dağ”, “dağın çevresi ve çadır direği” manalarına geldiği gibi 

“kişinin bizzat kendisi”, “ailesi”, “taraftarları”, “dost ve arkadaşları” gibi anlamlara da gelmektedir. 

(Özel, 1992, c.2, s.305) Bazı dilciler, “dönmek”, “geri gitmek” gibi anlamlara gelen “أول” fiilinden 
türetilmiş bir isim olduğunu ileri sürmüşlerdir. Bazıları da eş anlamlısı olan ehl kelimesinden 



İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında…          95 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

geldiğini kabul etmektedirler. Kelimenin ayrıca “etba (tâbi olanlar, bağlı olanlar, emri altında 

bulunanlar)” anlamı da vardır. (İsfahani, 1961, s.31; İbn Manzur, 1979, c.1, 49-50) 

Fıkıh literatüründe “âl” kelimesinin terim anlamı hakkında yapılan açıklamalara 

bakıldığında fakihler arasında bir görüş birliğinin olmadığı görülmektedir. Kavramın terim anlamı 

hakkındaki en teknik açıklama Hanefî fakihler tarafından yapılmıştır. Bu fakihlerin genel kabulüne 
göre “âl” lafzı, “bir kimsenin baba tarafından İslâmiyet devrine ilk yetişmiş olan büyük atasına 

kadar nesep yoluyla bağlı olduğu kimseleri” ifade etmektedir. Bu tanımda geçen büyük atanın 

müslüman olması şart koşulmamıştır. Bilmen, (1949), “Bir kimseye babası canibinden İslâmiyet 
devrine ilk yetişmiş olan ceddi alasına kadar neseben muttasıl olan insanlardır, bu ceddi âlânın 

Müslüman bulunmuş olması da şart değildir demişlerdir”. (c.4, s.293). Ancak büyük dedesinin 

müslüman olmasının şart koşulduğuna dair zayıf bir görüşün de olduğu rivayet edilmiştir. (İbn 

Âbidîn, 2000, c.3, s.439)    

“Âl” lafzı, Malikî fakihlere göre baba tarafından akraba olanları (asabe); (Desûkî, ts. c.4, 

ss.92-93) Şafiî fakihlere göre “baba tarafından” kaydı olmaksızın akrabaları; (Remli, 1998, c. 6, 82) 

Hanbelî fakihlere göre bir kimsenin soyunu, akrabalarını, kavmini (Buhuti, 1982, c.4, s.242) ifade 
etmektedir. Bu tanımlar içindeki en kapsamlı açıklamanın Hanbelî fakihlere ait olduğu 

görülmektedir. 

Hz. Peygamber (s.a.v)’e okunan salât-u selam duasındaki “âl” ise Hz. Peygamber (s.a.v)’in 
ailesine ait özel bir isimdir. Bu manada “âl” lafzı, Hz. Peygamber (s.a.v)’in “kendisine sadaka 

verilmesi haram olan akrabaları” nı kapsamaktadır. “Âl” lafzının Hz. Peygambere icabet eden 

bütün ümmetini kapsadığı şeklindeki görüş zayıf sayılmıştır. (İbn Âbidîn, 2000, c.1, s.9; İbn 

Kudâme, ts. c.1, s.584) 

1.2. “Ehl” Kavramı 

Ehl; “yoldaş”, “aile”, “evlenmek”, “dost”, “yakın akraba”, “mütehassıs”, “eş”, “bir yerde 

oturan” anlamlarına gelir. (İbn Manzur, 1979, c.11, s.28; İsfahani, 1961, s.29) Ayrıca bitiştiği 
kelimeye göre farklı anlamlar kazanır. Mesela Kur'ân-ı Kerim’de Hz. Nuh hakkında "...Ehlini 

(ümmetini) gemiye bindir (Hud,11/40) denilmiştir. Yine aynı olayda Allah (c.c.) Hz. Nuh'a hitaben, 

kendisine inanmayan oğlunun onun ehlinden (ümmetinden) olamayacağını bildirmiştir. 

(Hud,11/46) 

Böylelikle "ehl" kelimesi aynı dine, peygambere inanan kişilere ad olmuştur. “Ey Ehl-i 

Beyt! Allah sizden günahı gidermek ve sizi temizlemek ister.” (Ahzab,33/33) ayetinde ise bu terki-

bin Hz. Peygamber (s.a.v)’in eşlerini, çocuk ve yakınlarını ifade ettiği açıktır. (İbn Manzûr, 1979, 
c.11, c.29; İsfehânî, 1961, s. 29.) "Ehl" kelimesinin çoğulu olan "ehâli" manasında "ehl-i kura"; 

Kur'ân'da aynı şehir, ülke ve köyde oturanları belirtmek için kullanılır. (A'râf, 7/96-98; Kehf, 

18/77; Yusuf,12/109.) 

Ayet ve hadisler ile Arapça’ nın kullanımında daha birçok manaları taşıyan "ehl" kelimesi 

ehl-i kitap, ehl-i zikir, ehl-i İncil, ehl-i hak, ehl-i Kur'ân, ehl-i kıble gibi pek çok terkipte yer alır. 

Örnek olarak şu ayeti “Ey ehl-i kitap! İbrahim hakkında niçin çekişirsiniz? Hâlbuki Tevrat ve İncil, 

kesinlikle ondan sonra indirildi. Siz hiç düşünmez misiniz?” (Âl-i İmran, 3/65) gösterebiliriz. 

Bu kavram “bir beldenin sakinleri”, “Tevrat ve İncil okurları (ehl-i kitap)”, “mal-mülk 

sahibi”, “kabile”, “yakın akraba”, “ümmet”, “soy”, “aşiret”, “eş”, “çocuk”, “torun” gibi manalara 

gelmektedir. ( Firuzabadi, ts. c.2, ss.83-84) 

Hanefî, Malikî ve Hanbelîlerden oluşan çoğunluğa göre “âl” ve “ehl” lafızlarının manaları 

aynıdır. (İbn Nüceym, 1997, c.9, ss.280-294; Kasani, 1997, c.2,çs49; Tahavi, 1968, c.2, ss.3-13; 



96          Bünyamin ÇALIK

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

Nevevi, ts. c.2, s.339) Şafiiler ise, “ehl” kavramını “kişinin nafakasını ödemekle yükümlü olduğu 

kimse“ anlamında kullanmışlardır. ( Remli, 1984, c.6, s.82) 

 “Ehl” lafzı eş manasında kullanıldığında hususilik ifade eder. Nitekim bir hadis-i şerifte 

Hz. Peygamber (s.a.v.) şöyle buyurmaktadır: “خيركم خيركم لأهله وأنا خيركم لأهلي” “sizin en hayırlınız 

ehline (eşine) iyi davrananızdır. Ben ehline (eşine) en iyi davrananım” (Tirmizi, 1978, Hadis 
no:3831; İbn Mâce, 1905, Hadis no:2414) 

1.3.“Ehl-i beyt” Kavramı 

Arap dili içerisinde sürekli olarak varlığını devam ettiren ehl-i beyt tabiri, İslam’dan önceki 
dönemde Kâbe’ye komşu olmaları ve hacıların hizmetini görmeleri nedeniyle Kureyş’in kendisi 

için kullan bir kavram olmuştur. ( İbn Hişâm, 1995, c.1, ss.179-183) 

Hz. Peygamber (s.a.s.)'in ev halkı, (Ezherî, 1964, c.6, s.418; İsfehânî, 1961, s.25) İslâm 

fıkıh terminolojisinde bir terim olarak Hz. Peygamber (s.a.s)'in hısımlarından kendilerine zekât 
verilmesi yasaklanan aile fertlerinin tamamını ifade etmek için kullanılmıştır. Bu anlamda ehl-i 

beyt; Hz. Peygamber (s.a.s.) ve ailesi, Ca'fer, Âkil, Abbâs ve aileleridir. Şia'ya göre; Hz. 

Peygamber (s.a.s.)'in ehl-i beyti; eşleri ve çocuklarıyla Hz. Ali, Hz. Hasan ve Hz. Hüseyin'den 
ibarettir. ( Yavuz, 1992, c.10, ss.498-506) 

Ehl-i beyt terimi Kur'ân-ı Kerîm'de Ahzâb Sûresinde şöyle ifade edilmiştir: "Ey Peygamber 

hanımları, evlerinizde oturun; eski câhiliyedeki gibi açılıp saçılmayın; namazı kılın, zekâtı verin; 
Allah’a ve Peygamber'e itaat edin. Ey Peygamber'in ev halkı, Allah sizden kusuru giderip sizi 

tertemiz yapmak ister" (Ahzâb,33/33.) 

Ehl-i beyt konusunda en eski görüşü yansıtan rivayet Zeyd b. Erkam'ın rivayetidir. Zeyd b. 

Erkam Rasulullah’dan naklederek şöyle demiştir; Züheyr dedi ki: Bize İsmail b. İbrahim rivayet 
etti. (Dedi ki) : Bana Ebû Hayyan rivayet etti. (Dedi ki) : Bana Yezid b. Hayyân rivayet etti. (Dedi 

ki) : Ben Husayn b. Sebrâ ve Ömer b. Müslim ile birlikte Zeyd b. Erkam'e gittik. Yanına 

oturduğumuz vakit Husayn ona: Gerçekten ya Zeyd sen çok hayırla karşılaştın. Resûlullah (s.a.v.)’ı 
gördün; hadisini dinledin; onunla beraber gaza ettin ve arkasında namaz kıldın. Gerçekten yâ Zeyd, 

sen çok hayırla karşılaştın. Bize “Resûlullah (s.a.v.) 'den işittiklerini rivayet et.” dedi. Zeyd: Be 

kardeşim oğlu! Vallahi yaşım geçti; vaktim ilerledi. Resûlullah (s.a.v.)'dan bellediklerimin bazısını 

unuttum. Binaenaleyh size ne rivayet etmişsem kabul edin, neyi rivayet etmemişsem onu bana 
teklif etmeyin! dedi. Sonra şunu söyledi: Bir gün Resûlullah (s.a.v.) Mekke ile Medine arasında 

Hum denilen bir suyun başında aramızda hutbe okumak üzere ayağa kalktı ve Allah'a hamdü-sena 

etti. Va'z eyledi. Ve hatırlatma yaptı. Sonra şöyle buyurdu : “Bundan sonra, dikkat edin ey cemaat! 
Ben ancak bir insanım. Rabbimin resulü Azrâil gelip de ona icabet etmem yakındır. Ben size iki 

ağır yük bırakıyorum. Bunların birincisi içinde doğru yol ve nur bulunan Kitâbullah'dır. Şimdi 

Kitâbullah'ı alın ve ona sarılın!” Sonra Kitabullah'a terğîb ve teşbîhde bulundu. Sonra : “Bir de ehl-
i beytimi (bırakıyorum)... Ehl-i beytim hakkında size Allah'ı hatırlatırım!.. Ehl-i beytim hakkında 

size Allah'ı hatırlatırım!.. Ehl-i beytim hakkında size Allah'ı hatırlatırım!..» buyurdu. Husayn ona: 

— Onun ehl-i beyti kimlerdir yâ Zeyd? Kadınları ehl-i beytinden değil midir? diye sordu. 

Zeyd: 

— Kadınları ehl-i beytindendir. Lâkin onun ehl-i beyti ondan sonra sadakadan mahrum 

olanlardır, cevabını verdi. Husayn: 

— Kimdir onlar? diye sordu. 

— Onlar Ali’nin soyu, Akîl’in soyu, Ca'fer’in soyu ve Abbâs'ın soyudur, dedi. Husayn: 

— Bunların hepsi sadakadan mahrum mudurlar? dedi. Zeyd: 



İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında…          97 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

— Evet! Cevâbını verdi. (Sahihi Müslim, 1956, Hadis no: 2408; Davudoğlu, 2013, c.4, 

195) 

Yukarda zikrettiğimiz hadisten ehl-i beyt denildiğinde Ali’nin soyu, Akîl’in soyu, Ca'fer’in 

soyu ve Abbâs'ın soyu anlaşılmaktadır. Müfessirler ve dilbilimcilerin ehl-i beyt'in tanımlanması 

noktasında ihtilaf ettikleri gibi, fakihler arasında da bir birliğin olmadığı görülmektedir. 

Hanefi babaya münasebeti olan erkek, kadın, çocuk herkes ehl-i beyitten saymışlar, 

(Kasani, 1997, c.2, s.49; Burhanüddin, 1902, ss.108-111)   

Mâlikîler'e göre “âl” veya “ehl” kişinin asabesi ve erkek oldukları farz edildiği takdirde 
asabe sayılacak olan kadın akrabasıdır, (Desûkî, ts, c.4, ss.93-94) diye tanımlamışlardır. 

Şafiiler “ehl-i beyti” ise akrabaları ve eşidir, (Remli, 1984, c.6, s.82) diye tanımlamışlardır. 

Hanbelî mezhebinde bazı farklı görüşler ileriye sürülmekle birlikte genel olarak âl, ehl, ehl-

i beyt akraba ve kavim kelimeleriyle aynı manada kabul edilir. Buna göre “âl” kişinin kendi 
çocukları ve yukarıya doğru dört babasının çocuklarını ifade eder ve yalnız baba tarafından akraba 

olanları içine alır, ( Buhuti,1982, c.4, s.242) demişlerdir. 

Hz. Peygamber (s.a.v)’in nesebi, babası Abdullah ve dedesi Abdülmuttalib yoluyla büyük 
dedesi Abdülmenâf oğlu Hâşim'e ulaşmaktadır. Hâşim'in dört oğlundan yalnız Abdülmuttalib'in 

erkek çocuklarının nesli devam etmiştir. Bütün kaynakların ittifakla belirttikleri, Hz. Peygamber 

(s.a.v.)’in yirminci dedesine kadar uzanan neseb silsilesi şöyledir: 

“Muhammed b. Abdullah b. Abdulmuttalib b. Hâşim b. Abdi Menaf b. Kusayy, b. Kilab b. 

Mürre, b. Ka'b, b. Lüey, b. Galib, b. Fihr b. Mâlik, b. Nadr, b. Kinane, b. Huzeyme, b. Müdrike b. 

İlyas b. Mudar b. Nizar b. Maadd b. Adnan.” ( İbn Hişam, 1995, c.1, ss1-4; İbn Sa'd, ts. c.1, ss.55-

56; Buharî, ts, c.4, s.238; İbn Kuteybe, 1981, ss.51-52; Belazüri, ts. c.1, ss.12-92; Ya’kubî, ts. c.2, 
ss.118,191) 

Bütün kaynaklar Hz. Muhammed (s.a.v.)’in, Adnan'a kadar olan atalarının gerek 

isimlerinde, gerek sıralarında, ittifak halinde bulundukları gibi, (İbn Kuteybe, 1981, s.51; Taberi, 
1967, c.2, s.191; İbn Hazm, 1983, s.2; Beyhaki, 1985, c.1, s.180; İbn Kayyım, 1981, c.1, s.29; İbn 

Seyyidünnas, ts. c.1, s.22) Adnan'ın da İsmail (a.s.) b. İbrahim (a.s.)’in öz be öz soyundan 

geldiğinde de müttefiktirler. (İbn Hişam, 1995, c.1, s.8; İbn Hazm, 1983, s.2; İbn Kayyım, c.1, s.29; 

Zehebi, 1988, s.17; İbn Haldun, 1979, c.2, ks. 1, ss. 241,298) 

Muhammed (s.a.v.)’in on dokuzuncu kuşaktaki atası Maadd b. Adnan; İsa (a.s.)’ın muasırı 

idi. (İbn Sa’d, ts. c.1, s.57; İbn Asakir, 1951, c.1, s.280; Zehebî, 1988, s.17) 

Hz. İsa (a.s.) ile Hz. Muhammed (s.a.v.) arasındaki fetret devrinin 600 yıl oluşu da, 
(Buhârî, ts. c.4, s.270) bunu ayrıca doğrular. 

Maadd, babası Adnan'ın vefatından sonra, Kâbe hizmetini üzerine almış ve Mekke 

Hareminden hiç ayrılmamıştır. ( Yâkubî, ts. c.1, s.223.) 

Adnan da; babası Üded'in vefatından sonra Kâbe hizmetini üzerine almış, Kâbe'ye 

meşinden örtü örttürmüş, (Belâzurî, ts. c.1, s.15; Yâkubî, ts. c.1, s.223.) Mekke Hareminin yıkılan 

sınır taşlarını da dikmişti. ( Yâkubî, ts. c.1, s.223.) 

Mekke halkının Kureyş diye anılması, Muhammed (s.a.v.)’in on ikinci kuşakta yer alan ve 
ilk kez Kureyş lakabıyla anılan atası Nadr b. Kinane’den dolayıdır. (İbn Hişam,1995, c.1, s.96; İbn 

Sa'd, ts. c.1, 72; Yâkubî, ts. c.1, s.232; İbn Haldun,1979, c.2, s.324.) Kur'ân-ı Kerim’de 

açıklandığına göre, kendileri, İbrahim (a.s.)’ın soyundan gelme torunlarıdır. (Hac, 22/78.) Hz. 



98          Bünyamin ÇALIK

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

Muhammed (s.a.v.) de, onların arasından seçilerek, onlara peygamber gönderilmiştir. ( Bakara, 

2/129, 151.) 

Ebû Hanîfe ile İmam Mâlik, "Âlu Muhammed" kapsamına özellikle Hâşimoğulları'nın 

girdiği görüşündedir. Hâşimoğulları da; Ali, Abbâs, Câ'fer, Akil, Hâris b. Abdülmuttalib ve 

çocuklarıdır. Ancak Mâlikî mezhebinde daha sonra bu sınır genişletilmiş, "En yakın kavim ve 
hısımlarını azap ile korkut" (Şuarâ, 26/214.) ayeti nazil olunca Allah Resulü’nün İslâm'a çağırdığı 

kimseler "Âlu Muhammed" sayılmıştır. Hz. Peygamber (s.a.v)’in hanımları da ehl-i beyt’ten 

sayılmıştır. Çünkü ayette onlara "Ey peygamberin ev halkı! Şüphesiz Allah sizden kusuru giderip, 
sizi tertemiz yapmak ister." (Ahzâb, 33/33.) diye hitap edilmiştir. Ayrıca onlar, bütün müminlerin 

anneleri sayılmıştır. 

Diğer yandan Hz. Peygamber (s.a.v), Humme denilen subaşında, ümmetine iki ağırlık 

(önemli şey) bıraktığını, bunlardan birisinin Allah'ın kitabı olduğunu belirttikten sonra şöyle 
buyurmuştur: "İkincisi ehl-i beytimdir. Size ehl-i beytim hakkında Allah'ı hatırlatırım (bu sözü üç 

defa tekrarlamıştır)" (İbn Hanbel, ts. c.2, s.114; Dârimî, 1987, c.2, s.523, Hadis No:3316) 

Şia âlimleri Hz. Peygamber (s.a.v)’in ehl-i beytini, Hz. Fâtıma'ya onun kocası Hz. Ali’ye, 
oğulları Hz.Hasan'la Hz.Hüseyin'e ve Hz. Hüseyin'in neslinden gelen dokuz kişiye bağlama 

eğilimindedirler. Hz. Hüseyin, Hz. Ömer; devrinde Pers İmparatoru Yezdecird'in kızı Şahbânî ile 

evlenmişti. Onlar ehl-i beyte kapsamlı veras-i velâyet, masumluk ve gaybı bilme gibi birtakım 
sıfatlar isnat ederler. (Uyar, 2004, ss.31-34) Hâlbuki bu sıfatların bir kısmını Allah'u Teâlâ bazı 

peygamberlere bile vermemiştir. 

Hz. İbrahim (a.s.)’in karısı: “Vay başıma gelenler! Ben bir kocakarı, kocam da ihtiyar 

olmuşken nasıl doğurabilirim? Doğrusu bu şaşılacak bir şey dedi.” (Hud,11/72.) dediğinde verdiği 
cevapta şöyle buyuruyor: 

"Ey evin hanımı! Allah'ın rahmeti ve bereketleri üzerinize olmuşken, nasıl Allah'ın işine 

şaşarsın? O, övülmeye layıktır, yücelerin yücesidir" dediler.” (Hud,11/73.) 

1.3.1 Ehl-i beyt kavramının Kur'an'da geçtiği ayetler 

Ehl-i Beyt kavramı, Kur'an'da Ahzab suresinin otuz üçüncü ayetinden başka, iki yerde daha 

geçmektedir. Onlardan birinde İbrahim(a.s.) ve eşi, ikincisinde Musa(a.s.)'ın annesi kastedilmiştir. 

Ahzab Suresinin otuz üçüncü ayetinin de dâhil olduğu pasajda ise, Allah Teâla tamamen Hz. 
Peygamber'in eşlerine hitabetmiş ve salt onlara ait yükümlülükler, sorumluluklar ve bunlara dayalı 

sonuçları içeren hükümler indirmiştir. 

1.3.2. Ehl-i beyt ve mensupları için kullanılan bazı terimler 

Ehl-i Beyti bütün olarak ifade etmek üzere Âlu Beyti Muhammed, Ehlü Beyti Resûlillâh, 

Üsretü Muhammed, Itratü’n-Nebi, Âl-i Abâ, Hamse-i Âl-i Abâ, Ashâbü’l-Kisâ gibi tabirler 

kullanılır. ( Uyar, 2004, ss.31-34.) 

1.4.Haşimi kavramı 

Abdülmenaf'ın oğlu Hâşim'in soyundan gelenlere verilen isimdir. Hâşim ticaretle uğraşan 

zengin ve cömert biriydi. Asıl adı Amr'dır. Rivayete göre, bir kıtlık yılında Filistin'e giderek oradan 

un satın almış ve Mekke'ye getirerek ekmek yaptırmış, kestirdiği hayvanların et suyuna ekmek 
dağıtarak tirid ikramında bulunmuştur. Bu nedenle Arapçada kırmak anlamına gelen (heşeme) 

fiilinden müştak olan Hâşîm adı verilmiştir. Haşîmîler Kureyş Kabilesinin bir koludur. 

Peygamberimiz de bu boydandır. Haşîmîler İslâmiyetten önce de hem Mekke'nin hem de Kureyş 
kabilesinin yöneticisiydi. Çok onurlu bir iş sayılan Kâbe bekçiliği ve hac işlerine bakmak da aynı 



İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında…          99 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

ailenin elindeydi. Haşîmîler ile Kureyş Kabilesi’nin bir başka kolu olan Emevîler arasında öteden 

beri bir çekişme vardı. ( Taberi,1967, c.2, ss.239,251; Erboğa,1998, c.3, s.14) 

1.5.Ganimet kavramı 

Sözlükte “bir şeyi zorluk çekmeden almak” anlamına gelen ganimet, terim olarak savaşta 

düşmandan ele geçirilen her türlü malı ifade etmek için kullanılmaktadır. Kur’ân-ı Kerim’de 
ganimetlerin 1/5’inin Allah’a, Resulüne ve onun akrabalarına, yetimlere, yoksullara ve yolculara ait 

olduğu bildirilmiştir. (Mutarrizi,1979, c.2, s.114) 

Ganimetlerin beş kısma taksim edilmesi hususunda mezhepler arasında ittifak vardır. Keza 
bu konuda ki ayette şöyle buyuruluyor: “Bilesiniz ki, (savaşta) ganimet olarak her ne ki ele 

geçirdiyseniz onun beşte biri Allah’a ve Rasûle; yakın akrabaya, yetimlere, ihtiyaç içinde olanlara 

ve yolda kalmışlara aittir. (Gözetmeniz gereken ölçü budur) eğer Allaha ve o hakkın bâtıldan 

ayrıldığı, iki topluluğun savaşta karşı karşıya geldiği gün kulumuza indirdiğimize inanıyorsanız. 
(Ki işte o gün tanık olduğunuz gibi) Allah’ın her zaman, her şeyi irade etmeye gücü yeter.” 

(Enfal,8/41.) 

Ancak Hz. Peygamber (s.a.v)’in vefatından sonraki dönemde “humus” konusunda 
mezhepler arasında ihtilaf vaki olmuştur. Nitekim Ahmed b. Hambel’in rivayetinden İmam 

Şafiî’nin şöyle dediğini: “ Ganimetler beş sehme/paya ayrılır;  

i. Hz. Peygamber (s.a.v)’in payıdır. Vefat etmesiyle bu hakkı düşmez. Vefatından sonra da 

bu pay müslümanların menfaatine harcanır. 

ii. Zevi’l-kurba’nın payı ki onlarda Ben-u Haşim ve Ben-u Talib’dir. Bunlardan kadın, erkek, 

zengin, fakir olmaları fark etmez, hepsi paylarında ortaktırlar. 

iii. Kalan pay ise, yetimler, miskinler ve ibnu-s’sebil / yolcular içindir. (Büceyrimî, ts. c.4, 

s.226) 

Ahmed b. Hambel’in diğer bir rivayetin de ise; Hz. Peygamber (s.a.v)’in payı ehl-i  

divana/devlete tahsis edilir.  

İmam Şafiî ve Ahmed b. Hambel’e göre “fey” in hükmü de ganimet gibidir. ( Büceyrimî, 
ts. c.4, s.228; İbn Kudema, ts. c.10, s.549) 

Hanefî’lerin görüşü ise: “Humus; Allah ve Resulüne ait olup üç sehme/paya ayrılır. Bir 

sehm/pay yetimlerin, bir sehm/pay miskinlerin ve bir sehm/pay ise ibnu’s-sebil/yolcularındır. 
Zevil-kurba / Ben-u Hâşim ve Ben-u Talip’in fakir olanlarına yetecek kadar bir pay verilir. Ancak 

zengin olanlarına verilmez. Fey’ ise ganimet gibi olmayıp ganimet gibi beşe bölünmez.” (İbn 

Âbidîn, ts. c.3, s.228 ) 

Malikîlerin görüşü ise: “ Humusun hepsi, rikâz/madenler, fey’, cizye, haraç ve öşür 

bunların hepsi beytü’l-malın/devletin dir. ( Haraşi, ts. c.3, s.129) 

1.6.Fey kavramı 

Sözlükte “gölge, zevâlden sonraki gölge, geri dönmek, şekil değiştirmek” anlamlarına 
gelen fey’, bir fıkıh kavramı olarak, İslâm tarihinde gayrimüslimlerden alınan haraç, cizye, ticârî 

mal vergisi ve diğer bazı gelirleri ifade eder. (Mutarrizi, 1979, c.2, s.153) 

Beytü’l-malda mevcut olan her hangi bir mala da fey’ tâbir edilir. Fıkıhta devlet geliri 
anlamına kullanılan fey’ kavramı, Hz. Peygamber (s.a.v) döneminden itibaren şekillenmeye 

başlamakla birlikte, Hz. Ömer devrinde daha netleşmiş ve kurumsallaşmıştır. 



100          Bünyamin ÇALIK

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

 Savaş yoluyla elde edilen mallardan menkul olanların ganimet hükmünde olduğu, 

gayrimenkullerin ise, devlet başkanı tarafından ganimet olarak dağıtılabileceği gibi, eski 
sahiplerinde bırakılarak bu topraklardan vergi alınabileceğini söylemişlerdir. Bu durumda alınan 

vergi, fey’ hükmündedir. Hanefîlere göre, gayrimüslim devletler tarafından verilen hediyeler de 

fey’ kapsamındadır. Genel olarak hukukçular, zekât ve ganimet dışında kalan devlet gelirlerinin 
tamamını fey’ kapsamına dâhil etmek eğilimindedirler. 

1.7. Zekât kavramı 

Sözlükte, büyümek, artmak, doğru/iyi kalpli olmak, arındırmak, ıslah etmek, nefsi tezkiye 
etmek gibi anlamlara gelir. (Mutarrizi,1979 c.1, s.366.; İbn Manzur, 1979, c.14, ss.358-3359) 

Terim olarak ise; Özel niteliklere sahip olan bazı mallardan yine bazı özel kimselere verilmek üzere 

özel bir kısım malı Allah rızası için tamamen temlik ve ita etmekten ibarettir. ( Karadavi, 1973, c.1, 

ss.41-42) 

1.8.Sadaka kavramı 

Allah Teâlâ’nın rızasını hoşnutluğunu kazanmak niyetiyle, herhangi bir karşılık 

beklemeksizin fakir ve muhtaçlara yardım etme, iyilik ve ihsanda bulunma demektir. Farz, vacip ve 
mendub kısımları vardır. Zekât ve zaruret derecesinde ihtiyaç içerisinde bulunan kimseye yardım 

etmek farz, sadaka-i fıtır vacip, diğerleri ise menduptur. (Karadavi, 1973, c.1, s.44) 

1.9.Vakıf kavramı 

Sözlükte hapsetmek manasına gelir. Terim olarak bir malın "aslını hapsetmek, fakat 

menfaatini serbest bırakmak" şeklinde tarif edilir. Bu tarif vakfedilen malın hükmü konusundaki 

fıkhı ihtilaftan çıkmıştır. Yani vakıf malın mülkiyeti vakfedilene intikal edecek mi yoksa Allah 

Teâlâ'nın mülküne mi girecek yahut vakfedende mi kalacak? Fukaha burada üç görüş ortaya 
koymuşlar ve her zümre vakfedilen malın hükmü konusunda kendi mezheplerinin tercih ve 

tariflerini beyan etmişlerdir. Bu ihtilaflara bağlı olarak bazı tarifler ortaya çıkmıştır. Şâfiîler ile bazı 

Hanefîlere göre vakıf malı Allah Teâlâ'nın mülküne intikal eder. Ebu Hanife ve Malikîler de vakıf 
malının vakfedenin mülkünde kaldığı fikrini benimsemişlerdir. Hanbelîler ise vakıf malının, 

vakfedilenin mülkiyetine gireceğini belirtmişlerdir. 

Keza bir başka ihtilafta bir kişinin “âl” ına ve “ehl” lafzıyla vakfetmesinde vardır. Şöyle ki: 

Hanefilere göre; 

Vâkıf/vakfeden kişi şöyle dese : “Bana ait olan şu arazim sonsuza kadar sadakadır, Allah’a 

vakıftır ve ehl-i beytimin üzerinedir.” O takdirde ehl-i beyit olanlardan kimse kalmazsa vakf 

miskinlere kalır. Vakfın gelirleri ehl-i beyitten olan fakir ve zenginler içindir. Kişinin babası, 
babasının babası ve daha yukarısı, çocuğu ve çocuğunun çocuğu ve daha aşağısı, erkek, kadın, 

büyük, küçük, hür köle hepsi aynı olup ehl-i beyit’e dâhildir. Zimmîler de Müslümanlar gibidir. 

“Âl” lafzı ile “ehl” lafzı vasiyette de aynı manaya gelir. Bir kişi “âl” ına ve “ehl” ine vasiyet etse, 
ailesinin bütün üyeleri dâhil olur. (Kasani, 1997, c.7, s.349) 

Malikilere göre:  

Vâkıf/vakfeden kişi “âl” ve “ehl” ine vakf ederse, asabeden olan baba, oğul, dede ve kardeş 

ve amcalara şamil olur. Keza kişi; “Ehlime vasiyet ettim.” Dediğinde de aynen “âl” lafzındaki 
hüküm cereyan eder. ( Desuki, ts. c.4, ss.92-94,432.)  

 

 

 



İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında…          101 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

Şafiilere göre: 

Bir kişi Hz. Peygamber (s.a.v)’in dışındakiler için vasiyet etse, vasiyet sahih olur. “Ehl-i 
beyit” lafzı “âl” lafzı ile aynı manayadır. Zevce/eş de “ehl-i beyit”e dâhildir. ( Nevevi, 1992, c.6, 

s.177) 

Hanbelîlere göre: 

Bir kişi “âl” ine ve “ehl” ine vasiyet ettiğinde varisleri bu vasiyetin dışında kalır. Çünkü 

varis için vasiyet yoktur. Varis olmayan herkes “âl” lafzına dâhildir. ( Buhüti, 1982, c.4, s.242.) 

2. Ehl-i beyt için özel hükümler 

Hz. Peygamber (s.a.v)’in soyundan gelenler şunlardır: Hz. Ali, Hz. Abbas, Hz. Ca’fer, Hz. 

Âkîl ve Hz. Haris b. Abdilmuttalip ve bunların soyundan gelenlerdir. Âlimlerin ekserisine göre -

ancak Malikilerden İbnü’l-Kasım hariç- bunların mevalileri Haşim’i soyuna nispet edilmezler. 

(Desûkî, ts. c.2, s.394; İbn Kudâme, ts. c.2, s.519) Hz. Peygamber (s.a.v.)’in soyundan gelenler için 
İslam hukukunda zekât ve sadaka ile ilgili özel hükümler vardır. 

2.1.Zekâtla ilgili hükümler 

2.1.1. Ehl-i beyt için zekât ile ilgili özel hükümler 

Bize ulaşan haberlerden Hz. Peygamber (s.a.v.)’in ve “ehl-i beyt”in asla zekât almadıkları 

yönündedir. Nitekim bir Hadis-i şerifte şöyle buyruluyor: “Ebû Hüreyre'den rivayete göre, Allah 

Resulü torunu Hz. Hasan'ın toplanan zekât hurmalarından bir tanesini ağzına götürdüğünü görünce; 
"Sen Muhammed'in aile fertleri (âl)' nin zekât malı yemediklerini bilmiyor musun?" buyurdu ve 

ağzından hurmayı çıkardı.” (Zebîdî, 1982, c.5, s.292, Hadis no: 739.) İbnü'l-Esîr (1980) de bu 

konuda şöyle demiştir: "Âlu'n-Nebî (Hz. Peygamber (s.a.v)’in aile fertleri) hakkında görüş ayrılığı 

vardır. Bunlar, kendilerine zekât almanın helâl olmadığı kimseler olup, çoğunluğun görüşüne göre 
"ehl-i beyt" (c.4, s.653, Hadis No:2753) sayılan kimselerdir. ( İbn Manzûr, 1979, c.11, s.38) 

Hanefîlere göre Hâşimoğulları'ndan olan Hz. Ali, Abbâs, Câ'fer Akîl ve Hâris b. 

Abdülmuttalib ailelerine zekât olsun, sadaka olsun vermek caiz değildir. Yalnız atiye kabilinden 
yapılacak nafile yardımı caiz görenler vardır. 

Hz. Peygamber (s.a.v), zekâtı malın kirden arınması saymış olup, ileride kendi hısım ve 

akrabasının bu mallardan yemesini önlemek istemiştir. Çünkü bu durum, onları tufeylî bir yaşayışa 

itebilir, halk nezdinde küçük düşürebilirdi. Çünkü o biliyordu ki, yaktığı hidayet meşalesi insanlığı 
aydınlattıkça, bunun tabii ve pek büyük minnettarlığından evlat ve ahfadı istifade derdine 

düşebilirdi. Konulan mali yükümlülüklerden, önce kendileri yararlanmak isteyebilirlerdi. Hâlbuki 

o, İslâm'ı tebliğ ve yayma hizmeti karşılığında ne kendisinin ve ne de aile fertlerinin dünyada 
maddî mükâfat görmelerini istemiyordu. Bu konudaki rehberi şu ayetti: "Ey Muhammed, sen 

onlara şöyle de: "Ben Allah'ın dinini tebliğe karşılık sizden bir ücret istemiyorum. Ben sizden 

ancak salih amellerle Allah'a yaklaşmayı sevmenizi istiyorum." ( Şûrâ, 42/23) 

2.1.2. Hz.Peygamber (s.a.v.)’in soyundan gelenlerin mevalileri için zekât ile ilgili özel 

hükümler 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in Soyundan Gelenlerin Mevalilerinin de sadaka alamayacakları 

konusunda hemen hemen bütün mezhepler ittifak halindedirler. Bununla ilgili olarak şöyle bir 
rivayet vardır: “İbn Ebî Râfi, (babası) Ebû Râfi' den rivayet ettiğine göre Peygamber (s.a.v.) 

Mahzûm oğullarından bir adamı zekât toplamaya gönderdi. O adam Ebu Râfi' e: Bana arkadaş ol 

ki, ondan pay alasın, dedi. Ebu Râfi' de: Peygamber (s.a.v.)'e gidip sormadıkça (seninle gelmem), 
dedi ve Peygamber (s.a.v.)'e gidip sordu. Peygamber (s.a.v.): “Kavmin azatlı kölesi onların aile 

fertlerinden sayılır, bize sadaka helâl değildir" buyurdu. ( Ebu Davud, ts. c.3, ss.165-166, Hadis 



102          Bünyamin ÇALIK

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

No:1650.) 

Ancak bazı Malikî âlimlerince Hz. Peygamber (s.a.v.)’in soyundan gelenlerin mevalilerine 
sadaka verilebilir. Çünkü bunlar peygamberin soyundan sayılmazlar. Diğer insanlar gibidirler. ( İbn 

Kudâme, ts. c.2, s519; Desûkî, ts. c.1, s.494) 

2.1.3. Haşimî soyundan olanların zekâtlarını Haşimî olanlara vermeleri ile ilgili özel 

hükümler 

Hanefi imamlarından olan Ebu Yusuf’a göre bir Haşimî’ nin zekâtını bir diğer Haşimî’ye 

vermesi caizdir. Diğer mezhepler bu görüşte değildirler. ( İbn Âbidîn, ts. c.2, s.68; İbnu’l-Hümam, 
ts. c.2, s.24) 

2.2.Sadakayla ilgili hükümler  

2.2.1. Peygamber (s.a.v.)’in soyundan gelenler için sadaka ile ilgili özel hükümler 

Bu konuda mezheplerin görüşleri üç kısma ayrılır: 

a) Mutlak caizdir diyenler ki; bunlar Hanefî (İbnu’l-Hümam, ts. c.2, ss.24-25) ve 

Şafii (Büceyrimî, ts. c.4, s.319; c.3, s.312; İbn Kudâme, ts. c.2, s.521.) âlimlerinden bir 

kısmının görüşüdür. Ayrıca İmam Ahmed b. Hanbel’den  (Nevevi, 2003, c.6, s.190) de caiz 
olduğuna dair bir rivayet vardır. 

b) Mutlak caiz değildir diyenler ki; bunlar Hanefî (İbnu’l-Hümam, ts. c.2, ss.24-

25) ve Şafii (Büceyrimî, ts. c.4, s.319; c.3, s.312; İbn Kudâme, ts. c.3, s.321) âlimlerinden 
diğerlerinin görüşüdür. Ayrıca İmam Ahmed b. Hanbel’den (Nevevî, 1992, c.6, s.190) de 

caiz olmadığına dair başka bir rivayet de vardır. 

c) Kerahetle caizdir diyenler ki; Malikî mezhebidir. ( Haraşi, ts. c.3, s.118) 

2.2.2. Hz.Peygamber (s.a.v.)’in soyundan gelenlerin mevalileri için sadaka ile ilgili 

özel hükümler 

Hz. Peygamber (s.a.v.)’in soyundan gelenlerin mevalilerinin de sadaka alamayacakları 

konusunda hemen hemen bütün mezhepler ittifak halindedirler. Bununla ilgili olarak şöyle bir 
rivayet vardır: “İbn Ebî Râfi, (babası) Ebû Râfi' den rivayet ettiğine göre Peygamber (s.a.v.) 

Mahzûm oğullarından bir adamı zekât toplamaya gönderdi. O adam Ebu Râfi' e: Bana arkadaş ol 

ki, ondan pay alasın, dedi. Ebu Râfi' de: Peygamber (s.a.v.)'e gidip sormadıkça (seninle gelmem), 

dedi ve Peygamber (s.a.v.)'e gidip sordu. Peygamber (s.a.v.): “Kavmin azatlı kölesi onların aile 
fertlerinden sayılır, bize sadaka helâl değildir" buyurdu. ( Ebu Davud, ts. c.3, ss.165-166, Hadis 

No:1650.) 

Ancak bazı Malikî âlimlerince Hz. Peygamber (s.a.v.)’in soyundan gelenlerin mevalilerine 
sadaka verilebilir. Çünkü bunlar peygamberin soyundan sayılmazlar. Diğer insanlar gibidirler. ( İbn 

Kudâme, ts. c.2, s.519; Desûkî, ts. c.1, s.494) 

2.3.Ganimetlerle ilgili hükümler 

Kur’ân-ı Kerim’de ganimetlerin 1/5’inin Allah’ a, Rasûlüne ve onun akrabalarına, 

yetimlere, yoksullara ve yolculara ait olduğu bildirilmiştir.  

Ganimetlerin beş kısma taksim edilmesi hususunda mezhepler arasında ittifak vardır. Keza 

bu konuda ki ayette şöyle buyuruluyor: “Bilesiniz Ki, (savaşta) ganimet olarak her ne ki ele 
geçirdiyseniz onun beşte biri Allaha ve Rasûle; yakın akrabaya, yetimlere, ihtiyaç içinde olanlara 

ve yolda kalmışlara aittir. (Gözetmeniz gereken ölçü budur) eğer Allaha ve o hakkın bâtıldan 

ayrıldığı, iki topluluğun savaşta karşı karşıya geldiği gün kulumuza indirdiğimize inanıyorsanız. 



İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında…          103 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

(Ki işte o gün tanık olduğunuz gibi) Allahın her zaman, her şeyi irade etmeye gücü yeter.” 

(Enfal,8/41) 

Ancak Hz. Peygamber (s.a.v)’in vefatından sonraki dönemde “humus” konusunda 

mezhepler arasında ihtilaf vaki olmuştur. Nitekim Ahmed b. Hambel’in rivayetinden İmam 

Şafiî’nin şöyle dediğini: “ Ganimetler beş sehme/paya ayrılır;  

a) Hz. Peygamber (s.a.v)’in payıdır. Vefat etmesiyle bu hakkı düşmez. 

Vefatından sonra da bu pay müslümanların menfaatine harcanır. 

b) Zevi’l-Kurba’nın payı ki onlarda Ben u Haşim ve Ben u Talib’dir. Bunlardan 
kadın, erkek, zengin, fakir olmaları fark etmez, hepsi paylarında ortaktırlar. 

c) Kalan pay ise, yetimler, miskinler ve ibn-i sebil/yolcular içindir.(Büceyrimî, 

ts. c.4, s.226) 

Ahmed b. Hambel’in diğer bir rivayetin de ise; Hz. Peygamber’in payı ehl-i divana/devlete 
tahsis edilir.  

İmam Şafiî ve Ahmed b. Hambel’e göre “fey” in hükmü de ganimet gibidir. ( Büceyrimî, 

ts. c.4, s.228; İbn Kudema el-Makdisi, ts. c.10, s.549) 

Hanefî’lerin görüşü ise: “Humus; Allah ve Resulüne ait olup üç sehme/paya ayrılır. Bir 

sehm/pay yetimlerin, bir sehm/pay miskinlerin ve bir sehm/pay ise ibn-i sebil/yolcularındır. Zevil-

Kurba/Ben ü Haşim ve Ben ü Talip’in fakir olanlarına yetecek kadar bir pay verilir. Ancak zengin 
olanlarına verilmez. (İbnu’l-Hümam, ts. c.2, ss.25-27) 

2.4. Fey ile ilgili hükümler 

Hz. Peygamber (s.a.v) döneminden itibaren şekillenmeye başlamakla birlikte, Hz. Ömer 

devrinde daha netleşmiş ve kurumsallaşmıştır. Savaş yoluyla elde edilen mallardan menkul 
olanların ganimet hükmünde olduğu, gayrimenkullerin ise, devlet başkanı tarafından ganimet 

olarak dağıtılabileceği gibi, eski sahiplerinde bırakılarak bu topraklardan vergi alınabileceğini 

söylemişlerdir. Bu durumda alınan vergi, fey’ hükmündedir. Hanefîlere göre, gayrimüslim devletler 
tarafından verilen hediyeler de fey’ kapsamındadır. Genel olarak hukukçular, zekat ve ganimet 

dışında kalan devlet gelirlerinin tamamını fey’ kapsamına dâhil etmek eğilimindedirler. Fey’ ise 

ganimet gibi olmayıp ganimet gibi beşe bölünmez.” ( İbn Âbidîn, ts. c.3, s.228) 

Malikî’lerin görüşü ise: “ Humusun hepsi, rikâz/madenler, fey’, cizye, haraç ve öşür 
bunların hepsi beytü’l-malın/devletin dir. ( Haraşi, ts. c.3, s.129) 

2.5. Peygamber (s.a.v.)’in soyundan gelenlere söven kişinin durumu ile ilgili özel 

hükümler 

Ehl-i beyt için önem arzeden bir diğer konu Hz.Peygamber (s.a.v.)’in soyundan gelenlere 

söven kişinin durumu ile ilgili özel hükümlerdir. Ehl-i Beyt’e, insanların kendi aralarında 

birbirlerine sövdükleri gibi sövmeleri yasaklanmış ve sövenlere de dayak cezası verileceği 
hususunda bütün mezhepler ittifak etmişlerdir. Ancak söven kişi dinden çıkmış sayılmaz.(Derdîr, 

ts. c.4, s.444;)    

2.6. Yalan yere Peygamber (s.a.v.)’in soyundan geldiğini iddia edenin durumu ile ilgili 

özel hükümler 

Keza ehl-i beyt için önem arzeden başka bir konu da Yalan yere Peygamber (s.a.v.)’in 

soyundan geldiğini iddia edenin durumu ile ilgili özel hükümlerdir. Kim yalan yere Hz. Peygamber 

(s.a.v)’in ehlinden olduğunu iddia ederse, şiddetli dayak cezasına çarptırılır. Hatta tövbe edinceye 



104          Bünyamin ÇALIK

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

kadar da hapsedilir. Çünkü Hz. Peygamber (s.a.v)’in hukuku ile istihfaf söz konusudur. ( Kâdı 

Iyâd, ts. c.2, s.155) 

3.Ehl-i beytin gelir kaynakları ( Uyar, 2004, s.369-396) 

Hz. Peygamber’in vahiyle belirlenmiş bazı hususi gelirlere sahip kılındığını yukarda 

zikrettik. Hz. Peygamber’e tahsis edilen bu gelirlerin sarf yerlerinden birisinin yine vahiy 
tarafından “zevi’l-kurba” hissesi olarak “ehli beyt” ini de kapsamaktadır. Ancak Hz. Peygamber’in 

ahirete irtihalinden sonra bu tasarrufun devam edip etmeyeceği tartışma konusu olmuştur. 

Hz. Peygamber’in vefatından önce kendisine ait olan araziler şunlardır: 

Uhud’da öldürülen Benû Nadirli Yahudi Muhayrık’ın Hz. Peygamber’e bağışladığı 

Havalitu seb’a/yedi bahçe, (Vakidî, 1966, c.1, s.3) Hayber’deki kaleler, (İbn Sa’d, ts. c.1, s.503) 

Fedek arazileri, (İbn Hişam, 1995, c.3, s.337) Vâdi’l-Kura malları (Belâzuri, 1978,  s.24.) ve 

Medine içerisinde bulunan Mehrûz denilen Pazar yeridir. 

Hz. Peygamber’in vefatından sonra miras konusu tartışmalara sebep olmuştur. Başta Hz. 

Fatıma babasının varisi olduğunu ileri sürmüş halife Hz. Ebu Bekir ile bizzat görüşüp talepte 

bulunmuştur. Ancak sonuç olumsuz olmuştur. (Buhari, ts. “el-Vesâyâ”,32.; “el-Feraiz”,3.) 

Sonuç 

Âl/Ehl-i beyt lafzı hem dil yönünden hem de sosyal-siyasi hayatta öteden beri önemli bir 

ihtilaf konusu olmuştur. Biz bu çalışmamızda sadece Sünni doktrin bağlamında bir değerlendirme 
yaptık.  

Ehl-i Beyt, Arap toplumu içerisinde daha önceki dönemlerde ifade ettiği anlamdan farklı 

bir yapıya dönüşerek, kavram olarak da yeni bir görünümle ortaya çıkmıştır. 

Ehl-i Beyt’in kimler olduğu noktasında söylenecek şey genel olarak kabul edilen görüşe 
göre Hz. Peygamber (s.a.v)’in eşleri, çocukları, damadı Hz. Ali ve torunlarıdır. Bu kelimenin 

anlamının esnekliğiyle de kendisine inanan tüm akrabaları da dâhil edilebilir. Başka bir ifadeyle 

Hz. Peygamber (s.a.v)’in akrabası olup ona inanmış, ona hizmet etmiş ve onunla birlikte yaşamış 
olanlar Ehl-i Beyt’tir. 

Kur'ân'ın, bazı lafızları ve kavramları Arap dilindeki sözlük anlamını esas alarak daha önce 

oluşmuş sosyal gerçekliklere delalet edecek şekilde, bazılarını tamamen yeni anlamlar yüklemek 

suretiyle yeni oluşmuş tarihi, siyasi ve sosyal olgulara tekabül edecek tarzda kullandığı İslam 
düşünce ekolleri tarafından kabul edilen bir husustur. 

Eğer Ehl-i Beyt'e dini bir misyon yüklenecek olursa, doğruya en yakını bütün inananların 

mecazi olarak Peygamber (s.a.v)’in Ehl-i Beyt'i olmaları görüşüdür. 

 

KAYNAKÇA 

Belâzuri, Ebü'l-Abbas Ahmed b. Yahyâ b. Cabir. 1978. Fütuhu'l-büldan. thk:  Rıdvan Muhammed 
Rıdvan. Beyrut: Dârü’l-Kütübi'l-İlmiyye.  

Belâzuri, Ebü'l-Abbas Ahmed b. Yahyâ b. Cabir. ts. Ensâbü'l-eşraf. thk: Muhammed Ya’lavi. 

Beyrut: Dârü'l-Fikr. 

Beyhaki, Ebû Bekr Ahmed b. el-Hüseyin b. Ali. 1985.  Delailü'n-nübüvve ve ma'rifetu ahvâli 
sahibi'ş-şeria. Beyrut: Dârü’l-Kütübi'l-İlmiyye.  

Buharî, Ebu Abdullah Muhammed b. İsmail b. İbrahim. ts. Sahihu’l-Buharî. İstanbul.  



İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında…          105 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

Buhûtî, Mansur b. Yunus b. İdris. 1982. Keşşafü’l-gina’ an metni’l-ikna’. Beyrut: Dârü’l-Fikr.  

Burhanüddin, İbrahim b. Musa b. Ebi Bekir eş-Şeyh Ali et-Trablus. 1902. Kitabu’l-is’af fi 
ahkâmi’l-evkaf. Mısır.  

Büceyrimî, Süleyman b. Muhammed b. Ömer eş-Şafîi. ts. el-Büceyrimî ala’l-ikna’. el-Büceyrimî, 

ala’l-minhac. Beyrut: Dârü'l-Fikr. 

Dârimî, Ebû Muhammed Abdullah b. Abdurrahman b. Fazl. 1987. Sünenü'd-Dârimî. thk. Fevvâz 

Ahmed ez-Zemerlî, Hâlid es-Sebi’ Âlemi. Beyrut: Dârü’l-Kitâbi'l-Arabî. 

Davudoğlu, Ahmed. 2013. Sahih-i müslim, tercüme ve şerhi. İstanbul: Işık Yayınları. 

Derdîr, Ebu’l-Berekat Ahmed b. Muhammed b. Ahmed. ts. eş-Şerhu’s-sağir ala akrebi’l-mesalik 

ila Mezhebi’l-İmam Malik. Beyrut: Dârü'l-Fikr. 

Desuki, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Arafe. ts.  Haşiyetü’d-desûkî ala 

şerhi’l-kebir. Beyrut: Dâru'l-Fikr.  

Develioğlu, Ferit. 1970. Osmanlıca-türkçe ansiklopedik lügat. İstanbul.  

Ebu Davud, Süleyman b. el-Eş'âs b. İshak b. Beşîr b. Şeddâd b. Amr b. İmrân el-Ezdî es-Sicistânî. 

ts.  Sünen-i Ebu Davud. İstanbul: el-Mektebetü’l-İslâmiyye.  

Ezheri, Ebû Mansur Muhammed b. Ahmed b. Ezher el-Herevi. 1964. Tehzibü'l-luga. thk: 

Muhammed Abdülmünim el-Hafâcî ve Muhammed Ferruh, Kahire.  

Firuzabadi, Ebu Tahir Mecdüddin Muhammed bin Yakub bin Muhammed. ts. Kamusü'l-muhit ve'l-
kabesü'l-vasitu el-cami' lima zehebe min lugati'l-arab şematit. Beyrut: Dâru'l-Fikr. 

Firuzabadi, Ebu Tahir Mecdüddin Muhammed bin Yakub bin Muhammed. ts. Besairu zevi't-temyiz 

fi letaifi'l-kitabü'l-aziz. Beyrut: Dâru'l-Fikr.  

Haraşi, Ebû Abdullah Muhammed b. Abdullah el-Maliki. ts. Şerhu muhtasar sîdî halîl.  Beyrut: 
Dâru Sadır. 

İbn Âbidîn, Muhammed Emîn b. Ömer b. Abdulaziz b. Ahmed b. Abdurrahim el-Hüseynî ed-

Dımaşkî. ts. Reddu'l-Muhtâf ala'd-Durri'l-Muhtâr. Beyrut: Dâru'l-Fikr. 

İbn Arafe, Ebû Abdullah Şemsüddîn Muhammed b. Ahmed. ts.  Hâşiyetü'd-desûkî alâ şerhi'l-kebîr 

Beyrut: Dâru'l-Fikr. 

İbn Asakir, Ebü'l-Kâsım Sikatüddin Ali b. Hasan b. Hibetullah. 1951. Târîhu medîneti dımaşk. thk. 

Selahaddin Müneccid. Dımaşk: Mecmaü’l-İlmiyyi’l-Arabi.  

İbn Haldun, Ebû Zeyd Veliyyüddin Abdurrahman b. Muhammed. 1979. Târîhu İbn Haldun. 

Beyrut: Dârü’l-Fikr. 

İbn Hanbel, Ahmed b. Hanbel. ts. el-Müsned. İstanbul: Ensar Yayıncılık. 

İbn Hazm, Ebû Muhammed b. Ali b. Ahmed b. Saîd ez-Zahiri. 1983. Cevamiü's-sireti'n-nebeviyye. 

Beyrut: Dârü’l-Kütübi'l-İlmiyye.  

İbn Hişam, Ebû Muhammed Cemaleddin Abdülmelik. 1995. es-Siretü'n-nebevi. Kahire: Dârü’l-
Fikr. 

İbn Kayyim Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed el-Cevziyye. 1981. Zadü'l-mead fî hedyi hayri'l-

ibad. thk. Şuayb el-Arnaut, Abdülkadir Arnaut. Beyrut: Müessesetü’r-Risâle.  



106          Bünyamin ÇALIK

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

İbn Kudâme, Ebü’l-Abbâs, Ahmed b. Îsâ b. Abdullah b. Ahmed Muhammed. ts.  “el-Muğnî”, 

Beyrut: Dâru'l-Fikr. 

İbn Kudema el-Makdisi, Şemsüddîn Ebu’l-Ferec Abdurrahman b. eş-Şeyh Ebi Ömer Muhammed 

b. Ahmed. ts. Şerhü’l-muğni. Beyrut: Dâru'l-Fikr. 

İbn Kuteybe, Ebû Muhammed Abdullah b. Müslim. 1981. “el-Maarif” , thk. Servet Ukkaşe.  
Kahire: Dârü’l-Maârif. 

İbn Mâce, Ebû Abdillâh Muhammed b. Yezid el-Kazvînî. 1905. Sünenu İbn Mace. Delhi: el-

Matbaü'n-Nizami. 

İbn Manzur, Ebü'l-Fazl Muhammed b. Mükerrem b. Ali el-Ensârî. ts. Lisânu'l-arab. Beyrut, Dâru 

Sâdır. 

İbn Nuceym, Zeynuddîn (Zeynelâbidîn) b. İbrahim b. Muhammed b. Nuceym el-Mısrî. 1997. el-

Bahrü'r-Raik Şerhu Kenzi'd-Dekaik. Beyrut: Daru’l-Kütüp el-İlmiyye. 

İbn Sa'd, Ebû Abdullah Muhammed b. Sa'd b. Meni' ez-Zühri. ts. et-Tabakatü’l-kübra. Beyrut: 

Dâru'l-Fikr. 

İbn Seyyidünnas, Ebü'l-Feth Fethüddin Muhammed b. Muhammed. ts. Uyunü'l-eser fî fünuni'l-
megazi ve'ş-şemail ve's-siyer. Beyrut: Dârü'l-Ma'rife.  

İbnu’l-Humam, Kemâluddin Muhammed b. Abdulvahid b. Abdulhamid b. Mesud el-Humam es-

Sivasî el-İskenderî. ts. Fethü’l-kadir. Beyrut: Dâru'l-Fikr. 

İbnü'l-Esir, Ebü's-Saadat Mecdüddin Mübarek b. Muhammed. 1980. Câmiü'l-usul min ehâdîsi'r-

Resul. thk. Abdülmecid Selim, Muhammed Hamid Fıki. Beyrut: Dâru İhyai't-Türasi'l-

Arabî,  

İsfahani, Ebü'l-Kâsım Hüseyin b. Muhammed b. Mufaddal Ragıb. 1961. el-Müfredat fî garibi'l-
Kur'ân, thk. thk. Muhammed Seyyid Kilani. Kahire: Mustafa el-Babi el-Halebî.  

Kâdı Iyâd, Ebü’l-Fadl, Iyâd bin Mûsâ es-Sebtî. ts. eş-Şifâu bi ta’rifi hukukı’l-Mustafa. Beyrut: 

Dâru'l-Fikr. 

Kasani, Ebû Bekr Alaeddin Ebû Bekr b. Mes'ud b. Ahmed el-Hanefi. 1997. Bedaiü's-sanai' fî 

tertibi'ş-şerai'”, thk. Ali Muhammed Muavviz, Adil Ahmed Abdülmevcut. Beyrut: Dârü’l-

Kütübi'l-İlmiyye. 

Mutarrizi, Ebü'l-Feth Burhaneddin Nasır b. Abdüsseyyid b. Ali. 1979. el-Mugrib fî tertibi'l-mu'rib. 
thk. Mahmûd Fahuri. Haleb: Mektebetu Usame b. Zeyd. 

Müslim, Ebü'l-Hüseyin el-Kuşeyri en-Nisaburi Müslim b. el-Haccac. 1956. Sahih-i Müslim thk. 

Muhammed Fuad Abdü’l-Baki, Beyrut: Dâru İhyai't-Türasi'l-Arabî. 

Nevevi, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddin Yahyâ b. Şeref b. Nuri. 1992. Ravzatü't-talibin. thk. Adil 

Ahmed Abdülmevcud, Ali Muhammed Muavvaz. Beyrut: Dârü’l-Kütübi'l-İlmiyye. 

Nevevi, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddin Yahyâ b. Şeref b. Nuri. 2003. el-Mecmu’ şerhi'l-mühezzeb li’ş-
Şirazi. tahkik Muhammed Necib Mutii. Riyad: Dâru Âlemi’l-Kütüb. 

Nevevi, Ebû Zekeriyyâ Muhyiddin Yahyâ b. Şeref b. Nuri. ts. el-Mecmu’ şerhi'l-mühezzeb. Cidde: 

Mektebeü’l-İrşad. 

Remli, Hayrüddîn b. Ahmed b. Ali b. Zeynuddîn b. Abdulvehhâb el- Eyyûbî el-Üleymî el-Fârûkî. 
1998. el-Fetâva'1-hayriyye fî nef'i'l-beriyye.” Riyad: Dâru Âlemi’l-Kütüb.  



İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında…          107 

 

Turkish Studies 
International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic 

Volume 10/14 Fall 2015 

Remli, Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Hamza el-Ensârî. 1984. Nihayetü'l-muhtac ila şerhi'l-

minhac. Beyrut: Dârü’l-Fikr.  

Şamil İslam ansiklopedisi 1998. red. Ahmed Ağırakça. İstanbul: Şamil Yayınevi. 

Taberi, Ebû Cafer İbn Cerir Muhammed b. Cerir b. Yezid. 1967. Tarihü't-Taberi. thk. Muhammed 

Ebü'l-Fazl İbrâhim. Beyrut: Dâru Süveydan.  

Tahavi, Ebû Cafer Ahmed b. Muhammed b. Selamet el-Ezdi. 1968. Şerhu meani'l-asar. thk. 

Muhammed Seyyid Cadülhak. Kahire: Matbaatü’l-Envari'l-Muhammedi.  

Tirmizi, Ebû İsa Muhammed b. İsa b. Sevre es-Sülemi. 1978 el-Câmiü's-sahih = sünenü’t-Tirmizi: 
el-menakıb ve’l-feharis. thk. ve şerh Ahmed Muhammed Şakir. Kahire: Mustafa el-Babi el-

Halebi. 

Uyar, Gülgün. 2004. İslam tarihinde Ali Fatıma evladı ehli beyt. İstanbul:Gelenek Yayıncılık.  

Vakıdi, Ebû Abdullah Muhammed b. Ömer b. Vakıd el-Eslemi. 1966. el-Megazi.  thk. Marsden 
Jones. Beyrut: Âlemü'l-Kütüb.  

Yakubî, İbn Vazıh Ahmed b. İshak b. Ca'fer. ts. Tarihü'l-yakub. Beyrut: Dâru Sadır. 

Zebîdî, Ebü'l Abbâs Zeynü'd-Dîn Ahmed b. Abdi'l-Lâtif eş-Şercî. 1982. et-Tecrîdü's-aarîh li-
ahâdîsi'l-câmii's-sahîh”, (trc. Ahmed Naim), Ankara: Diyanet İşleri Başkanlığı Yayınları  

Zehebi, Ebû Abdullah Şemseddin Muhammed b. Ahmed b. Osman. 1988. Tarihü'l-İslâm ve 

vefeyatü'l-meşahir ve'l-a'lâm:es-siretü'n-nebeviyye. thk. Ömer Abdüsselam Tedmuri. 
Beyrut: Dârü’l-Kitâbi'l-Arabi. 

 

Citation Information/Kaynakça Bilgisi 

Çalık, B., (2015). “İslam Hukukunda Zekât, Sadaka ve Ganimete Ait Hükümler Bağlamında “Ehli 
Beyt” İçin Özel Hükümler / Special Provisions For Ahl Al-Bayt In The Context Of The 

Provisions Of The Zakat, Alms And Booty In Islamic Law”, TURKISH STUDIES -

International Periodical for the Languages, Literature and History of Turkish or Turkic-, 

ISSN: 1308-2140, (Prof. Dr. H. Ömer Karpuz Armağanı), Volume 10/14 Fall 2015, 
ANKARA/TURKEY, www.turkishstudies.net, DOI Number: 

http://dx.doi.org/10.7827/TurkishStudies.8572, p. 89-108. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


